Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



מצורע שבת הגדול - פסח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

## TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

## weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

מצורע – שבת הגדול פסח תשפ״ד

#### IN THIS ISSUE

- WHEN YOU KEEP SPEAKING "GOOD" (DESPITE YOUR NEGATIVE FEELINGS INSIDE) YOU BECOME A GOOD PERSON
- WHEN YOU SPEAK, IT SHOULD BE ONLY GOOD
- BE A GOOD PERSON AND SAY ONLY GOOD
- KEEP REMINDING YOURSELF THAT THOUGHTS ARE REAL, AND THEREFORE NEED TO BE PURE
- HOW IMPORTANT IT IS TO FEEL PART OF KLAL YISROEL
- FROM THE MOST EXTREME SELFISH SINNER TO THE MOST SELFLESS GIVER -THE POWER OF "ADERABA"
- YETZIAS MITZRAYIM ELEVATES US FROM THE LOWLINESS OF K'FIRA AND TA'AVOS OLAM HAZEH
- OVERCOME YOUR BASE DESIRES OF OLAM HAZEH BY YOUR DESIRE TO BE A GREAT PERSON
- TEFILIN IS THE CROWN OF THE SECHEL
   WHICH RULES OVER HIS TA'AVOS
- A YID IS A WARRIOR AGAINST HIS YETZER HARA, AND HIS TACTICS ARE HIS WEAPONS
- STORIES OF NOVARDOK

## פרשת מצורע

## זאת תִּהְיֶה תּוֹרַת הַמְּצֹרָע יּד בּ When You Keep Speaking "Good" (Despite Your Negative Feelings Inside) You Become a Good Person YOU ARE WHAT YOU SPEAK!

The word: מְצוֹרֶע Metzora means: מְצוֹרֶע i.e., he brings "out" the evil, and his punishment is Midda K'neged Midda; i.e., he is taken "out" of the city. Tzora'as is painful and it smells. (Chazal'). Hashem gives us a clear picture of what a sin actually is. Chazal speak about² Bilam and Yoshkeh, and how they are burning in smelly filth. We get to see the "true colors" of what an evil deed can do. כִּי יֵצֶר לֵב A person is born with a

Yetzer Hara, and it isn't really our fault that

we have evil in us. However, we have to hold

When we keep speaking positively even

it in, and not let it out: בֵּגַלוּי in the open.

though we may have negative feelings inside, then we are true *Tzaddikim* who overcome our *Tevah* (nature). When you keep speaking "good", then you become a good person. There are two stories in *Tanach* about *Dovid HaMelech* and his son *Adoniyahu*. They were both waiting for news, and when they saw someone running to

them, *Dovid* remarked<sup>3</sup> (about *Achimatz ben Tzadok*) "Since he is a good man, therefore he will give good news".

Dovid was right. Achimatz only told him the good part; i.e., that he won the war.

He left out the bad part, that *Avshalom* was dead. (By the way, *Achimatz* was the son of *Tzadok*, the *Cohen Gadol*, and the *Kehuna Gedola* will forever be in the hands of *Tzadok* and his descendants. Indeed, positive people come out ahead). *Adoniyahu* said a similar

<sup>1</sup> ספרא פרשת נגעים (פרשתא א הלכה ו) נגע, **מלמד שהוא מצטער ממנו** (פי' **שאינו מראה בעלמא, אלא מכה שהוא מצטער ממנו**. זית רענן). ומנין שאף אחרים מצטערים ממנו רואים אותו שהוא מצטער ממנו? ת"ל לנגע. וכתב בפירוש הראב"ד (שם) מלמד שכל הרואה אותם הוא מצטער עליו, וכל שכן הוא עצמו וכו' וכשהוא אומר לנגע משמע **שאף אחרים מצטערים ממנה** מריחה לומר שיתרחקו ממנו, וזה הפירוש הוא העיקר.

I thínk

this is a

good

world!

ובפירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וְהָיָה בְעוֹר בְּשָּׁרוֹ לְנֶגַע צֶרְעַת (יג ב) לפי התורת כהנים כאן, "נגע" מורה גם על דבר מכאיב שמציק לו, "מלמד שהוא מצטער ממנו". וכאן הוא מורה בנוסף שקשה גם לאנשים אחרים לשהות בקרבתו, "אחרים מצטערים ממנו" כפירוש הראב"ד "מריחה". הריח שלו מעורר דחייה. משמעות אחרונה זו מרומזת אולי בלשון הסמוכה "והובא", היינו שמביאים אותו. אחרים חשים צורך להביאו אל הכהן.

² גיטין נו ב, אונקלוס בר קלוניקוס בר אחתיה דטיטוס, הוה בעי לאיגיורי, אזל אסקיה לטיטוס בנגידא (אוב. רש"י) אמר ליה, מאן חשיב בההוא עלמא? אמר ליה, ישראל. מהו לאידבוקי בהו? אמר ליה, מילייהו נפישין ולא מצית לקיומינהו, זיל איגרי בהו בההוא עלמא, והוית רישא, דכתיב (איכה א ה) הָיוּ צֶרֶיהְ לְרֹאשׁ וגוֹ', כל המיצר לישראל נעשה ראש. אמר ליה, דיניה דההוא גברא, במאי? אמר ליה, במאי דפסיק אנפשיה (מיקלי ובדורי קיטמא) כל יומא מכנשי ליה לקיטמיה, ודייני ליה, וקלו ליה, ומבדרו אשב ימי. אזל אסקיה לבלעם בנגידא, אמר ליה, מאן חשיב בההוא עלמא? אמר ליה, ישראל. מהו לאידבוקי בהו? אמר ליה, לא תְּדְרשׁ שְׁלֹמָם וְטֹבָתָם כָּל הַיָּמִים, אמר ליה, דיניה דההוא גברא, במאי? אמר ליה, בשכבת זרע רותחת (מדה כנגד מדה שבעצתו התחיל העם לזנות אל בנות מואב). אזל, אסקיה לְיֵשׁוּ בנגידא, אמר ליה, מאן חשיב בההוא עלמא? אמר ליה, ישראל. מהו לאדבוקי בהו? אמר ליה, טובתם דרוש, רעתם לא תדרוש, כל הנוגע בהן כאילו נוגע בבבת עינו. אמר ליה, דיניה דההוא גברא, במאי? אמר ליה, בצואה רותחת, דאמר מר (בעירובין (דף כא) ויליף לה מוְלַהַג הַרְבָּה יְגַעַת בָּשָׂר (קהלת יב יב) המלעיג הרבה, נידון ביגיעת בשר, וקרא בדברי סופרים כתיב, וְיֹתֵר מֵהֶמֶּה בְּנִי הַדָּהֵר בדברי סופרים יותר מדברי תורה) כל המלעיג לדברי חכמים נידון בצואה רותחת.

<sup>3</sup> וַיּאמֶר הַצּפֶה אֲנִי רֹאֶה אֶת מְרוּצַת הָרְאשׁוֹן כִּמְרֻצַת אֲחִימַעֵץ בֶּן צָדוֹק וַיּאמֶר הַצּפֶּה אֲנִי רֹאֶה אֶת מְרוּצַת הָרְאשׁוֹן כִּמְרֻצַת אֲחִימַעץ בֶּן צָדוֹק וַיּאמֶר הַמֶּלֶךְ שָׁלוֹם לַנַּעַר לְאַבְשָׁלוֹם, וַיּאמֶר אֲחִימַעץ רָאִיתִי הָהָמוֹן הַנָּדוֹל לְשְׁלֹם אֶת עֶבֶד הַמֶּלֶךְ יוֹאָב וְאֶת עַבְדֶּךְ וְלֹא יָדְעְתִּי מָה (הנה כשראה אחימעץ בן צדוק שֶּלֵב המלך דוד על אבשלום, מנע עצמו מלספר לו זאת הבשורה אשר יכאב לבו בה, ולזה (הנה כשראה אלי דע בזה דבר. רלב"ג). ש"ב יח כז-כט.

remark<sup>4</sup>; he saw someone running towards him, and he said: "This is an: אִישׁ חַיִּל report good news." \*\*\*\*

So the person who is: מוֹצִיא רַע brings "out" evil (by speaking Lashon Hara) becomes an evil person, and is sent out of Yerushalayim. You are what you speak! Shlomo HaMelech said: אִישׁ לְפִי מַהְלָלוֹ משׁלִי כֹז כֹא a person according to his praise, i.e., you can tell a person by what he praises and by what he is Machshiv. Even if you are a critical type of

person, your mouth can change you. הַּחִיצוֹנִיוּת מְעוֹרֶרֶת אֶת הַפְּנִימִיוּת מסילת ישרים פּרק ז Actions can affect your feelings. Keep talking positive.

## When You Speak, It Should Be Only Good

The Targum calls an Adam a: רּוּחַ talking creature. Perhaps this is why by the Parsha of Tzora'as it says: אָדָם כִּי יִהְיֶה בְעוֹר בְּשָׂרוֹ יג ב If an

"Adam" will have on his skin etc., and not "Yisroel", since the basic Yesod of a human is his power of speech (like Hashem). The Tzelem Elokim has to be like Hashem and see only good, like Chazal say<sup>5</sup>: אַין הַקּבָּ"ה Hashem does not associate His name with bad, only with good. Hashem is total goodness, and He wants to see only good. So should an Adam be like Him. And when he speaks, it should be only good.

This is a lifetime job; i.e., to always look for good, despite people and situations that don't seem that way, nevertheless, be *Dan* others and yourself *L'kaf Zechus*. And having *Bitachon* is also included in having a general

try to see and speak and think, the more you bring *Bracha* to the entire universe. And *Lashon Hara*, even on objects or places (like with the *Meraglim*) brings *Churban*, *Chas V'shalom*. Even dwelling on your *Aveiros* too much can cause plenty harm,

#### Be A Good Person and Say Only Good

Chas V'shalom.

Insist on

seeing only

good and

speaking

only good,

and you will

be Zoche to

greatness!

The same with *Korbanos*, it says: אָדָם כִּי יַקְרִיב an "*Adam*" shall bring (and not

"Yisroel"). Even a Goy brings Korbanos (Gemara<sup>6</sup>) and Noach brought a Korban right after the Mabul, since a Korban is basic for all humans. When you Shecht the animal, you are recognizing how lucky you are for your very existence, since you don't deserve being anything more than a dead animal.

Basic gratitude is what a *Korban* should teach you. And when you see the insides of the dead animal, you appreciate the tremendous *Nissim* of your very life. No wonder: זְרִיקָת הַּדַם the throwing of the blood on the *Mizbeach* is *M'chaper*; you recognize the greatness of your very essence, i.e., כִּי because blood is the essence of life. *Korban* means being close to Hashem, and being close to Him is everything.

The: חֵלֶק אֱלוֹק מְמֵעַל human who is a piece of Hashem has to recognize who he really is, and what his very existence is all about. This is why *Emuna* and *Bitachon* is so vital and basic. This is why *Bitachon* is even more important than *Emuna*. It means that Hashem

עוֹדֶנּוּ מְדַבֵּר וְהָנֵּה יוֹנָתָן כֶּן אֶבְיָתָר הַכֹּהֵן בָּא, וַיֹּאמֶר אֲדֹנִיָּהוּ **בּאׁ כִּי אִישׁ חַיִּל אַתָּה וְטוֹב תְּבַשֵּׂר**. מ"א א מב-מג.

<sup>5</sup> בראשית רבה (ג ו) א"ר אלעזר, **לעולם אין הקב"ה מיחד שמו על הרעה אלא על הטובה**. וַיִּקְרָא אֱלֹקִים לָאוֹר יוֹם וְלַחשֶּׁךְ קַרָא אֱלֹקִים לָיְלָה אין כתיב כאן, אלא וְלַחשֶּׁךְ קָרָא לָיְלָה.

<sup>.</sup> מנחות עג ב, דתניא, איש, מה ת"ל איש איש, לרבות את הגוים שנודרין נדרים ונדבות כישראל $^{6}$ 

is good, and He will give you more goodness; especially if you believe in His goodness, and you trust in Him.

Chazal say<sup>7</sup> that Lashon Hara is equal to Avoda Zara, Gilui Arayos, and Sh'ficus

Damim. Speech makes you like Hashem, and the essence of Hashem is goodness. When you speak evil, you do the opposite of the whole *Tachlis* of speech! (i.e., to be like Hashem and say only good). No wonder the *Chovos Halvavos* says<sup>8</sup> that by speaking *Lashon Hara* you get all the sins of the person you spoke about, and he gets all your *Mitzvos*, *Rachmana Litzlan*.

By speaking *Lashon Hara*, your whole essence is in jeopardy; you're bringing evil to the surface,

and you aren't even being a basic human and a: חֱלֶק אֱלוֹקַ מְמֵעַל piece of Hashem who sees only good. And the *Gr"a* says<sup>9</sup> that the *Torah* was given to us mainly so that we should acquire *Middas Bitachon*. Positivism and seeing good despite a difficult person or sad situation is the main *Tachlis* of the challenges of mankind. Even the slightest effort in this

direction is priceless.

It's not always

wise to know

the latest news

and politics.

It's better to

hang around

Bnei Torah

and V'rei

Shamayim as

much as you

can

It says: וַיִּרְא אֱלֹקִים כִּי טוֹב "Hashem saw it was good" six times in *Parshas Breishis*. Make sure you copy Hashem, and insist upon seeing good every day of your life. Try to find

only good and positivism, and you become like Hashem who creates and doesn't destroy. Only the evil of mankind destroys itself. I have seen *Gevaldige Yeshuos* when practicing *Bitachon* and *Ayin Tova* with people, and I saw circumstances improving drastically.

Always report good news, and praise Hashem's beautiful world and His wonderful people. Appreciate yourself, and value the goodness of your situation, despite all those down-sides that

the *Yetzer Hara* tries to make us think about all day.

## אָחָד לְעֹלָה וְאֶחָד לְחַטָּאת יבּ ח Keep Reminding Yourself That Thoughts Are Real, And Therefore Need to Be Pure The new mother brings two *Korbanos*; an

Olah and a Chatas. Rabeinu B'chayei says<sup>10</sup> that Olah is mentioned first, to be M'ramez

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ערכין טו ב, תנא דבי רבי ישמעאל, כל המספר לשון הרע מגדיל עונות כנגד שלש עבירות, עבודה זרה וגילוי עריות ושפיכות דמים, כתיב הכא (תהלים יב ד) לְשׁוֹן מְדַבֶּּרֶת גְּדֹלוֹת, וכתיב בעבודה זרה (תשא לב לא) אָנָּא חָטָא הָעֶם הַזֶּה חֲטָאָה גְדֹלָה, בזֹאֹת, בשפיכות דמים כתיב (בראשית ד יג) נָּדוֹל עֲוֹנִי מִנְּשׁוֹא.
8 חובות הלבבות שער הכניעה (פרק ז) הרף, אחי, וחמל על זכיותיך, שלא תאבדנה ממך ולא תרגיש, כי כבר נאמר על אחד מן החסידים, שזכרו אותו לרעה, וכיון שהגיעו הדבר, שלח למדבר בו כלי מלא מזמרת ארצו, וכתב אליו: הגיעני, ששלחת לי מנחה מזכיותיך, וגמלתיך בזה. ואמר אחד מן החסידים: הרבה בני אדם יבואו ליום החשבון, וכשמראים להם מעשיהם, ימצאו בספר זכיות המספרים בגנותם, ויאמרו: לא עשינו אותם. ויאמר להם: עשה אותם אשר דבר בכם וספר בגנותכם. וכן כשיחסר מספר זכיות המספרים בגנותם, יבקשו אותם בעת ההיא, ויאמר להם: אבדו מכם בעת שדברתם בפלוני ופלוני ופלוני פלוני ופלוני מהם גם כן שימצאו בספר חובות חובות שלא עשו, וכשאומרים: לא עשינום, יאמר להם: נוספו עליכם בעבור פלוני ופלוני שדברתם בם, כמו שנאמר: והשב לשכנינו שבעתים אל חיקם חרפתם אשר חרפוך ה'. ועל זה הזהירנו הכתוב באמרו (תצא כד ט) זְכוֹר אֵת אֲשֶׁר עָשָׂה ה' אֱלֹקֶיךְ לְמְרְיָם בַּדֶּרֶךְ. (ודבר זה נמצא גם במדרש דוד לרבנו דוד הנגיד ז"ל אבות א יז, ובארחות צדיקים שער הענוה, ועיין במרפא לנפש שעל חוה"ל שם שכ' שהמגיד אמר כן להב"י).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ לְהְיוֹת בָּה' מִבְטַחֶךְ (כב יט) **ועיקר נתינתו התורה לישראל הוא כדי שישימו בטחונם בה'** וכו' והוא לפי שעיקר מהכל הוא הבטחון השלם והוא כלל כל המצות וכו' שזה אות על שריית השכינה בתוך בני ישראל. <sup>10</sup> רבינו בחיי עה"פ אֶחָד לְחַטָּאת וְאֶחָד לְעלָה (יב ז) ויתכן לפרש שאין הקרבן הזה מצד חטא של עצמה, רק מצד אמה שהיא היתה אם כל חי, כי לולא החטא ההוא היה האדם מוליד עם אשתו שלא בדרך תאוה וחשק אלא בדרך הטבע הגמור, כטבע

that *Chet* of *Mach'shava* (*Olah*) comes before *Chet* of *Ma'aseh* (*Chatas*). Perhaps this is why *Klal Yisroel* constantly brought an *Olah* (*Olas Tamid*) twice a day, to remind us all that first and foremost, a person must guard his mind. Like *Shlomo HaMelech* said: מְּכֶּל מִשְׁמֶּר of all things that need to be protected, the most important *Shemira* a person must have, is to guard his mind.

Perhaps the fact that it's called a Korban "Olah" is a Remez that it comes to be *M'chaper* on the upper part of a human body; i.e., the head, which is the: מַשַּׁכַּן הַשֵּׂכַל sanctuary of the Sechel. The consistent bringing of an *Olah* should keep reminding us again and again: Watch what you think! Fill up your head with learning Torah and positive Bitachon thoughts as much as possible. עוֹלַת תמיד "The **constant** Olah" tells us to always work on being more and more intense in this *Invan*.

Slowly but surely, try to intensify purification of your thoughts. I was once *Zoche* to bring about a tremendous *Yeshua*, when I told a *Yungerman* that his mind can save his child. His little daughter was born like a limp stone, and for three years she was totally dysfunctional, despite loads of *Tehilim* and *Tefilos*. But when I told him that the power of his positive-thinking mind can save her, he started having results.

Today, she is walking almost perfectly, with

Hashem's help. The person working on *Bitachon* has to keep reminding himself that thoughts are real. סוֹף מַעֲשֶׂה בְּמַחֲשָׁבָה תְּחֵלָּה The outcome is the product of the *Mach'shava* that preceded it.

#### וְיָצָא הַכּּהָן אֶל מְחוּץ לַמַּחְנֶה יּד ג How Important It Is to Feel Part of *Klal Yisroel*

The Metzora must remain outside the city,

and he may not be together with anyone else. His punishment is Midda K'neged Midda. Just as he doesn't respect others. appreciate the *Chevra*, so must he be removed from them. הַפַּסַח אֵינוֹ נאכל אלא בּחבּוּרַה The Korban Pesach is eaten with a *Chabura* (group). We see how important it is to be part of everyone else, and when you speak Lashon Hara, you are "out of the club". People who have a glib tongue and schmooze: אסוּרים דבּוּרים forbidden speech may appear

popular; but the opposite is true.

Notice how from the: אַרְבָּעָה בָּנִים four sons, the *Rasha* is a: הוֹצִיא אֶת עַצְמוֹ מִן הַכְּלָל person who has removed himself from society, and therefore he forfeits his privilege as being part of it. Similar to the *Baal Lashon Hara* (*Metzora*) his punishment is *Midda K'neged Midda*: אַלּוּ הָיָה שָׁם לֹא הָיָה נִגְאָל he is excluded from the *Geula*. *Michal bas Shaul* was twice called: עַגְלָה אֵשֶׁת דָּוִד ש"ב ג ה, דַהי"א ג ג "*Egla*" (his baby calf) since she was so beloved by

"Becoming

pure"

means

having had

an issue

with the

*Yetzer* 

Hara and

overcoming

ít

האילן המוציא פירותיו בכל שנה שלא בתאוה, והיולדת הזו כאמה בתה במעשה החטא, כי הענפים הם מקולקלים בקלקול השורש, ועל כן יצריכנה הכתוב קרבן לכפר על החטא הקדמוני, שכן נצטוה בסיבת אותו החטא על שלש מצוות, והן נדה וחלה והדלקת הנר. ולפי שהחטא ההוא היה תחילה במחשבה ואחר כך במעשה, ומפני זה הזכיר בקרבן יולדת אחד לעולה ואחד לחטאת, מה שאין כן בשאר הקרבנות שהחטאת ואחד לחטאת, מה שאין כן בשאר הקרבנות שהחטאת קודמת לעולה בכולן, וזה ששנינו בזבחים (צ א) אחד לעולה ואחד לחטאת, לא הקדימו הכתוב אלא למקראה, והכוונה שלא הקדים הכתוב עולה לחטאת להיותה קודמת במעשה, אבל הענין הקדימה במקראה הוא מטעם זה, לרמוז על חטא המחשבה ההיא שקדם לחטא המעשה.

ולעיל עה"פ אָם עֹלֶה קֶרְבָּנוֹ מִן הַבָּקֶר (א ג) קרבן עולה קודם בפרשה לשאר הקרבנות. ועל דרך הפשט **לפי שהמחשבה היא ראשית הכל, וחטא המחשבה קודם לחטא המעשה**, על כן היה בדין להקדים עולה.

*Dovid.* (*Gemara*<sup>11</sup>). But as soon as she criticized him for dancing without enough dignity, she was called *Michal bas Shaul.*<sup>12</sup> \*\*\* When she doesn't appreciate *Dovid*, and she

prefers instead her father's *Derech*, she loses the name: עֶגְלָה אֵשֶׁת דָּוִד "Egla, the wife of *Dovid*", and becomes "Bas Shaul". As a result of this criticism, she never had children from *Dovid*. When you call yourself a *Ben-Torah* from a certain *Yeshiva*, then you are part of them; and when they will be *Zoche* to special *Schar* (in *Olam HaZeh* or *Olam HaBah*) then you are also an entitled member.

But as soon as you distance yourself, or start criticizing, then you lose; and when someday this *Olam* gets rewarded, you aren't there, *Chas V'shalom*. How important it is to feel part of *Klal Yisroel*, including some groups that you may feel are not on your caliber.

Nobody knows the extent of the value of *Ruchaniyus*. You don't have to keep *Minhagim* which aren't

yours, but you need to respect all kinds, even if they are very different from you. Then you are part of them and you love them, and will enjoy being part of their greatness. What a poison it is to have: בִּיטוּל belittling and a criticism for a *Yachid* (individual person)

and/or a *Klal* (group). Beware! The *Yetzer Hara* is super powerful in this area.

\*\*\*\*\*\*\*
R' Chaim Kanievsky *Zatzal* once told me that he likes a certain Chassidic group which is

very different than his *Shitos*. We view them as us! We don't compete, *Chas V'shalom!* We are happy with *Satmar's*, *Belzer's*, *Sephardim*, *Brisker's*, etc. success; it is OUR *Hatzlacha* when they produce good things (in *Torah* and *Chesed* etc.) for *Klal Yisroel*. We don't have: צְרוּת עַיִּין i.e., not *Fargining*, *Chas V'shalom* (with secret envy). We at least make believe that we *Fargin*, and we want them to have more and more *Hatzlacha!* 

This is unusually important, and the *Geula Shleima* depends on working on this. It shouldn't be just a side line. All kinds of *Tzaros* come from lack of unity, whether in heart or in action. Similarly, a person should constantly appreciate his own *Maalos*, and not be alienated from them. If you aren't appreciating your own *Maalos*, then you may be losing

your very self, *Chas V'shalom*. So many of us are gold mines in disguise, and we never become what we really are.

Anava P'sula destroys so many of our latent abilities. Our minds are loaded with so much admiration and envy for others, that we can

The person who is himself the most respectable person (the Melech), has appreciation for every tiny creature. A lowlife Amalekí makes a joke of even the greatest, líke the Am Hashem

<sup>11</sup> סנהדרין כא א, לְעֶגְלָה אֵשֶׁת דָּוִד (ש"ב ג ה) אמר רב, עגלה זו מיכל, ולמה נקרא שמה עגלה, שחביבה עליו כעגלה, וכן הוא אומר (שופטים יד יח) לוּלֵא חֲרַשְׁתָּם בְּעֶגְלָתִי.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> שמואל ב, ו יג-כג, וַיְהִי כִּי צָעֲדוּ נִשְׁאֵי אֲרוֹן ה' שִׁשָּׁה צְעָדִים וַיִּיְבָּח שׁוֹר וּמְרִיא. וְדָוֹד מְכַרְכֵּר בְּכָל עֹז לְפְנֵי ה' וְדָוֹד חָגוּר אֵפּוֹד בָּד. וְדָוֹד וְכָל בֵּית יִשְׂרָאֵל מַעֲלִים אֶת אֲרוֹן ה' בִּתְרוּעָה וּבְקוֹל שׁוֹפָר. וְהָיָה אֲרוֹן ה' בָּא עִיר דְּוִד וּמִיכל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד הַחַלוֹן וַתַּרֶא אֶת הַמֶּלֶךְ דְּוִד מְפְצֵּיז וּמְכַרְכֵּר לְפְנֵי ה' וַתְּבָז לוֹ בְּלְבָּה. וַיָּשֶׁב דְּוִד לְבָרֶךְ אֶת בִּיתוֹ וַתַּצֵא מִיכל בַּת שָׁאוּל לְקְרַאת דְּוֹד מָהְבָּלוֹת נִגְלוֹת אַחָד הָרָקִים. וִיּאֹמֶר דְּוִד אֶל דְּוֹד מָהְבָּלוֹת נִגְלוֹת אַחָד הָרָקִים. וִיּאֹמֶר דְּוִד אֶל דְּוֹד וֹתְאֹמֶר בְּחָר בִּי מֵאָבִיְרְ וִמְכָּל בַּיתוֹ לְצֵוֹּת אֹתִי נָגִיד עַל עַם ה' עַל יִשְּרָאֵל וְשְׁחַקְתִּי לְפְנֵי ה'. וּנְקַלֹתִי עוֹד מִזֹּאֹת וְהָיִיתִי שָׁפִּל בְּת שָׁאוּל לֹא הָיָה לָה יָלֶד עַד יוֹם מוֹתָה.

וֹבדברי הימים (א, טו כט) וַיְהִי אֲרוֹן בְּרִית ה' בָּא עַד עִיר דְּוִיד וּמִיכֹל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפֶּה בְּעַד הַחַלּוֹן וַמֵּרֶא אֶת הַמֶּלֶךְ דְּוִיד מְרֵקֵד וּמִשְּחֵק וַתָּבֵז לוֹ בִּלְבָּה.

lose out and never become the *Adam Gadol* that we really are, *Chas V'shalom*. When a *Tzaddik* is *Niftar* and goes up to *Olam HaBah*, he remembers his name; a *Rasha* forgets. The *Tzaddik* knew who he was, and therefore he became great, unlike the *Rasha*.

While a person is still alive, he is constantly being tested, to see if he forgets who he

really is or not. Just like being *M'vazeh* others is detrimental, so is being *M'vazeh* yourself a form of suicide, *Chas V'shalom*. The experts say not to be afraid of exaggerating your greatness.

### וְכבֶּס הַמִּטַהֵר אֶת בְּגָדָיו וְגִלַּח אֶת כָּל שְּׁעֵרוֹ יִד ח From The Most Extreme Selfish Sinner to the Most Selfless Giver

THE POWER OF "ADERABA"

As part of the purification of the *Metzora*, he must shave all the hair of his body. RSRH *Zatzal* points out<sup>13</sup> that the only other place we find shaving hair is in the process of becoming a

Levi. The Metzora is the example of a sinner who forfeits his right to live with everybody. He must leave the city, and be ostracized and humiliated; a real lowlife. But now he's coming back to society. He doesn't Stam come back; he's treated like the most special

person in *Klal Yisroel*, i.e., the *Levi!* \*\*
The most selfish egoistic person, Mr. Zero - Mr. Unpopular, becomes the selfless giver, on par with the most beloved *Shevet* who shave their hair (which is considered a barrier between people), to show their utmost connecting with others. They serve the community. Their name, *Levi*, is similar to

Lev, a heart (Levi-love). Here we have the concept of "Aderaba", which Novardok was known for. \*\*\* No wonder they were capable of withstanding the most impossible situations without losing Bitachon! They were always saying "Aderaba", and therefore rejoiced when others would cry. When we say Hallel, we are loaded with Aderaba's. For example: מַקימִי מַעַפַּר דַּל מֵאַשִּׁפֹּת יַרִים אַבִּיוֹן לְהוֹשִּׁיבִי עָם נדיבים Hashem raises a person from smelly garbage to the elite and most giving people of Klal Yisroel נְדִיבֵי) (עמו).

And then we have: הָבּוֹנִים the one who is rejected and **disgusting** (מָאָסוּ הַבּוֹנִים becomes the main and most important part of the building. And then we have: הַהּפְּכִי הַצּוּר אָגַם מִיִם a hard rock or stubborn, difficult person or situation,

of all
Hatzlacha:
Always
insist that
every inch
of evil in
your life is
Davka
good.
Aderaba!

The secret

<sup>2.</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ וְּכָבֶּס הַמִּטַּהֵר אֶת בְּגָדְיו וְגַלַּח אֶת כֶּל שְׁעָרוֹ (יד ח, גילוח וטבילה, עמ' שלז) על ידי שחיטת הציפור וההזיות, למד המצורע את התנאים להתחדשות בעתיד. הצעד הבא עבורו הוא לנתק כל קשר עם העבר. הדבר מסומל על ידי טבילת בגדיו וגופו, אך בנוסף לכך הוא חייב גם גילוח, אשר אנו צריכים לנסות עתה להבין את משמעותו. גילוח זה, הסרת שער כל גופו בתער, שווה בחשיבותו לשחיטת הציפור ולהזיות, שכן כל השלושה, שחיטת הציפורים והזיית דם הציפור ותגלחתו, חייבים להיעשות ביום ובכהן (תורת כהנים על פסוק א). לא מצאנו בשום מקום אחר תגלחת של מצוה ביחס לשער כל הגוף, מלבד בחינוך הלויים, כפי שנאמר (בהעלותך ח ז) וְבֶעֲבִירוּ תַעַר על כֶּל בְּשָׁרָם. אחר תגלחת של מצוה ביחס לשער כל הגוף, מלבד בחינוך הלויים, כפי שנאמר (בהעלותך ח ז) וְבֶעֲבִירוּ תַעַר על כֶּל בְּשָּרָם. התמסרות מוחלטת אל הציבור. הדבר נכון לגבי הלויים, עד כה הם חיו חיים פרטיים גרידא, כפי שהיא זכותם, אך מעתה ואילך התמסרות מוחלטת אל הציבור. הדבר נכון לגבי הלויים, עד כה הם חיו חיים פרטיים גרידא, כפי שהיא זכותם, אך מעתה ואילך עליהם לקבל על עצמם את עבודת הציבור, כפי שהדבר בא לידי ביטוי בסמיכה ותנופה. והדבר נכון גם כאן לעניין המצורע, עד כה הוא חי רק למען עצמו, באנוכיות ובהתנגדות לחברה, וזה היה חטאו העיקרי. מכאן ואילך הוא חייב לקבל על עצמו את חובותיו כלפי הציבור מתוך הקרבה עצמית. בשני המקומות, משמעות התגלחת והעברת תער על כל בשרם היא, שעל האדם לחדול מלחיות רק למען עצמו. השער נועד לשמור על הגוף, ולהגן עליו מהשפעות העולם החיצוני. משום כך התגלחת מתאימה מאוד לעורר את הלב להתרחק מאנוכיות מבודדת.

becomes delicious soft blowing water. חַלְמִישׁ הַלְמִעְיְנוֹ מָיִם. The fact that there are so many Pesukim with the same Aderaba theme, is a proof of how important the concept of Aderaba should be in our lives.

And among the types of situations where we can use "Aderaba" there is a big variety, since each Passuk is unique and very different from the others. A girl was dieting with more Bitachon than eating right. When she messed up with her dieting, she said Aderaba, and she was very Matzliach.

What greater "Aderaba" do we have than: בְּמֶקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין לַּעֲמוֹד ברכות לד ב Baalei Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim! There we have the greatest and most extreme Aderaba! But to really believe this, you need plenty of Chazzara (repetition) and/or Mussar B'hispa'alus. In the meantime, follow R' Avigdor Miller Zatzal, and make believe you really believe in Aderaba; and your Bitachon and selfesteem will skyrocket, with Hashem's

help. For example: "Aderaba, so-and-so really loves me!" Or "I'm Davka capable and Matzliach!" Being: מוֹבָד rebelling against Tevah (nature) gives plenty of energy and Chi'yus (life).

## חג הפסח

וְהָיָה לְאוֹת עַל יָדְכָה וּלְטוֹטָפֿת בֵּין עֵינֶיךְ כִּי בְּחֹזֶק יָד הוֹצִיאָנוּ ה' מִמְצְרָיִם בא יג טז

#### Yetzias Mitzrayim Elevates Us from The Lowliness of K'fira and Ta'avos Olam HaZeh

The Ramban says<sup>14</sup> that we remember Yetzias Mitzrayim by wearing Tefilin, which is a constant reminder of basic truths in Emuna. Mitzrayim was a Makom of K'fira and Ta'avos Olam HaZeh. Yosef HaTzaddik was in

Mitzrayim before Klal Yisroel came, for good reason. He was the forerunner who would teach us by his example how to conquer the Yetzer Hara. He told the wife of Potiphar: אֵינֶנוּ גָּדוֹל בַּבַיִּת הַזֶּה מִמֶּנְי וִישׁב לֹט ט "A great person like me doesn't do lowlife things".

And he saw the *Choshen* and was given a message from *Shamayim*: if you sin, *Chas V'shalom*, then your stone will be missing from the *Choshen*; absent from the most

prestigious group of *Tzaddikim* in the world (the *Shivtei Ka*). (*Gemara*<sup>15</sup>). When we left *Mitzrayim* we left a big *Makom Tamei*, but we need to continue to always fight against our *Yetzer Hara*. The *Rambam* says<sup>16</sup> that *Tefilin* 

The
Yom Tov

of
Emuna
is coming
up

14 הרמב"ן בפרשת בא עה"פ וְהָיָה לְאוֹת עַל יָדְכָה וּלְטוֹטָפֹּת בֵּין עֵינֶיךְ כִּי בְּחֹזֶק יָד הוֹצִיאָנוּ ה' מִמִּצְרָיִם (יג טז) והנה שורש המצוה הזאת שנניח כתב יציאת מצרים על היד ועל הראש, כנגד הלב והמוח שהם משכנות המחשבה. והנה נכתוב פרשת קדש והיה כי יביאך בטוטפות מפני המצוה הזאת שנצטוינו בהם לעשות יציאת מצרים טוטפות בין עינינו, ובפרשת שמע והיה אם שמוע ני יביאך בטוטפות מפני המצוה הזאת שנצטוינו בהם לעשות יציאת מצרים טוטפות מעני לְכָבֶךְ, וְהָיוּ לְטֹטֶפֹּת נצטוינו שנעשה המצות גם כן טוטפות, דכתיב (ואתחנן ו ו-ח) וְהָיוּ הַדְּבָרִים הָאֵלֶה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךְ הַיּוֹם עַל לְבָבֶךְ, וְהָיוּ לְטֹטֶפֹּת, שהם מצות הייחוד וזכרון כל המצות ועונשן ושכרן וכל השרש באמונה. ואמר בשל יד וְהָיָה לְאוֹת עַל יָדְכָה, ודרשו בו (מנחות לו ב) שהוא שמאל, שהלב נוטה לו.

סוטה לו ב, באותה שעה באתה דיוקנו של אביו ונראתה לו בחלון, אמר לו: יוסף, **עתידין אחיך שיכתבו על אבני אפוד ואתה** ביניהם, רצונך שימחה שמך מביניהם ותקרא רועה זונות, דכתיב (משלי כט ג) וְרֹעֶה זוֹנוֹת יָאַבֶּד הוֹן.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> רמב"ם הלכות תפילין (ד כה) קדושת תפילין קדושתן גדולה היא, **שכל זמן שהתפילין בראשו של אדם ועל זרועו, הוא עניו** וירא שמים, ואינו נמשך בשחוק ובשיחה בטילה, ואינו מהרהר מחשבות רעות, אלא מפנה לבו בדברי האמת והצדק. לפיכך צריך אדם להשתדל להיותן עליו כל היום, שמצותן כך היא. אמרו עליו על רב, תלמידו של רבינו הקדוש, שכל ימיו לא ראוהו שהלך ארבע אמות בלא תורה או בלא ציצית או בלא תפילין.

brings *Anava*, and the *Shulchan Aruch* says<sup>17</sup> that it makes you forget your *Ta'avos*. \*\*\*

Tefilin are a badge that show you to be the

Eved (servant) of Hashem, the Melech Malchei HaMelochim. Tefilin Shel Rosh are like a crown on your head, and you have a job to always use your head while wearing them (and one may not be: מַסִיחַ דַעַת (distract his attention) from his Tefilin while wearing them). When you say the Bracha of: עוֹטֵר יִשְׂרָאֵל בְּתִפְאָרָה "He crowns Yisrael with glory" you kiss the Shel Rosh, since Tefilin is called: פְּאֵרְרְּ

### Overcome Your Base Desires of Olam HaZeh by Your Desire to Be a Great Person

The *Passuk* says: וְרָאוּ כָּל עַמֵּי הָאָרֶץ כִּי שֵׁם ה' נִקְרָא עָלֶיךְ וְיָרְאוּ מִמֶּךְ תּבא כחי the nations of the world will see that the name of Hashem is upon you,

and they will fear you, and *Chazal* say<sup>18</sup> that this refers to the *Tefilin Shel Rosh*. Your *Tefilin* are your pride and joy, and it causes the *Goyim* to respect you. The *Ta'ava* of being a respectable person overcomes the base *Ta'avos* of *Olam HaZeh*. The *Goyim* see on you the true beauty of a *Tzelem Elokim* and his true dignity, when he wears a

crown on his head which symbolizes using your *Sechel* vs. running after *Ta'avos*.

\*\*\*\*\*
This is strikingly similar to the story of *Megilas* 

Esther, which ends off with: ליהודים הַיָתָה אוֹרָה וִשְּׁמְחָה וְשָּׁשֹׁן וִיקָר אסתר ח טז the Yehudim had Orah (light), Simcha, Sasson, and Y'kar (glory); and Y'kar (glory) means Tefilin! (Gemara<sup>19</sup>). Megilas Esther is a lesson in replacing fake Ta'avos Olam HaZeh with the true beauty of Torah and Mitzvos. Vashti was supposed to appear at the party wearing: כֵּתֵר מַלכוּת a crown on her head, and it didn't happen. This is a Remez that she didn't deserve a crown, since in her life the base Ta'avos ruled, and not the Sechel. Why does it say by Esther: יַנְשֶׂם כֶּתֶר מַלְכוּת בָּרֹאשָׁהּ אסתר ב יז "he placed a crown on her head"? Isn't it obvious that she wears a crown if she's the new queen? Again, we

have a *Remez* that she deserved a crown on a head that used its *Sechel*.

## Tefilin Is the Crown of The Sechel Which Rules Over His Ta'avos

The true *Malchus* is a person whose *Sechel* rules over his *Ta'avos*. According to the *Medrash*<sup>20</sup>, *Esther* was much loved because of her *Chen* and *Sechel Tov!* And the *Passuk*:

Elokim and his true dignity, when he wears a of her *Chen* and *Sechel Tov!* And the *Passuk*:

סר סעי' ה) יכוין בהנחתם שצונו הקב"ה להניח ארבע פרשיות אלו שיש בהם יחוד שמו ויציאת מצרים יחוד של יחודו, ואשר לו הכח על הזרוע כנגד הלב, ועל הראש כנגד המוח, כדי שנזכור נסים ונפלאות שעשה עמנו, שהם מורים על יחודו, ואשר לו הכח והממשלה בעליונים ובתחתונים לעשות בהם כרצונו. וישתעבד להקב"ה הנשמה שהיא במוח, וגם הלב שהוא עיקר התאוות והמחשבות, ובזה יזכור הבורא וימעיט הנאותיו.

בּנִיסָן נִגְאֵלוּ

If you put

yourself in a

Ness mode

and you keep

talking all

day about the

Nissim of

your life,

then it will

give you a

Yeshua

וּבִנִיסָן עַתִידִין

ליגאל

<sup>18</sup> ברכות ו א, ומנין שהתפילין עוז הם לישראל, דכתיב (תבא כח י) וְרָאוּ כֶּל עַמֵּי הָאָרֶץ כִּי שֵׁם ה' נִקְרָא עַלֶּיךְ וְיָרְאוּ מִמֶּרְ, ותניא <sup>18</sup> ברכות ו א, ומנין שהתפילין עוז הם לישראל, דכתיב (תבא כח י) וְרָאוּ כָּל עַמֵּי הָאָרֶץ כִּי שֵׁם ה' נִקְרָא עַלֶּיךְ וְיָרְאוּ מִמֶּרְ, ותניא רבי אליעזר הגדול אומר, אלו תפילין שבראש.

ובברכות נז א, המניח תפילין בחלום יצפה לגדולה שנאמר (תבא כח י) וְרָאוּ כֶּל עַמֵּי הָאָרֶץ כִּי שֵׁם ה' נִקְרָא עֶלֶיךְ וְיָרְאוּ מִמֶּרְּ, ותניא רבי אליעזר הגדול אומר, אלו תפילין שבראש.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> מגילה טז ב, לַיְהוּדִים הָיְתָה אוֹרָה וְשִּׁמְחָה וְשָּשׁן וִיקֶר (ח טז) אמר רב יהודה, אורה זו תורה, וכן הוא אומר (משלי ו כג) פִּי נֵר מִצְוָה וְתוֹרָה אוֹר, שמחה זה יום טוב, וכן הוא אומר (ראה טז יד) וְשָּמַחְתָּ בְּחַגֶּךְ, ששון זו מילה, וכן הוא אומר (תהלים קיט קסב) שָּשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרָתֶךְ, ויקר אלו תפלין, וכן הוא אומר (תבא כח י) וְרָאוּ כֶּל עַמֵּי הָאָרֶץ כִּי שֵׁם ה' נִקְרָא עָלֶיךְ וְיָרְאוּ מִמֶּרְ, ותניא רבי אליעזר הגדול אומר, אלו תפלין שבראש.

אסתר רבה (ו ט) ורבנין אמרין, וַתְּהִי אֶסְתֵּר נֹשֵּאת חֵן בְּעֵינֵי כָּל רֹאֶיהָ (אסתר ב טו) בעיני העליונים ובעיני התחתונים, כד"א  $^{20}$ 

וַתָּהִי אֶסְתֵּר נֹשֵּאת חֱן בְּעֵינֵי כָּל רֹאֵיהָ ב טו "Esther Purim is overcoming the fake world of Haman found favor in the eyes of everyone who saw and Vashti, which is the message of the her" is strikingly similar to Tefilin where it Mitzva of Tefilin.

says: וַרָאוּ כָּל עַמֵּי הָאָרֵץ כִּי שֵׁם

ה' נָקָרָא עַלֵיךָ וְיָרָאוּ מִמֶּרָ תבא כח · "the nations of the world will see that the name of Hashem is upon you, and they will fear you". It is striking how both the end of the Purim story talks about Tefilin, and right after Yetzias Mitzrayim the Torah speaks about Tefilin. **Tefilin** symbolizes Eidelkeit, Anava, and true Malchus over our Ta'avos. Yetzias Mitzrayim means leaving the: מ"ט שַערֵי טוּמַאַה 49 gates of Tum'ah, and the Yesod of the Ness of



## קרבן פסח

## גָדי מְקוּלַס A Yid Is a Warrior Against His Yetzer Hara, **And His Tactics Are His** Weapons

There is a Machlokes<sup>21</sup> between the Tana'im regarding how to roast of the Korban Pesach. One Tanna says that the insides of the sheep were placed back into the stomach, and all you saw was the body of the sheep. The other Tanna says that the insides had to be left outside the sheep. (משלי ג ד) וּמַצָא חָן ושֶׁכָל טוֹב בַּעֵינֵי אֱלֹקִים ואַדָם.

וכתב על זה בספר אור חדש (לר' חיים אפרים זייטשיטק, שהיה ר"מ ומנהל ישיבת בית יוסף נובהרדוק בוטשאטש (פולין), בעל מחבר ספר המאורות הגדולים ועוד ספרים יקרים, מועדים עמ' קכח, וכבר נדפס בספרו "קול מבשר" עמ' כג) **ולפי זה לא איירי כאן בחן ויופי הפנים**, **אלא בנועם וטהרת המדות**, ורק במעלת החן ויופי המדות יפיקו רצון האנשים, כי היופי החיצוני לא תמיד מתקיים, ולא תמיד נושא חן לבני אדם, שאם חסר לבעל היופי ביופי המדות ועדינות הנפש, אז מיד כשיבואו אתו במגע, יתברר מיד בהנהגתו כל גסות הטבע שלו עם בני אדם, והוא מיד מאבד את היופי שלו ונמאס על הבריות. אבל אם יש לו לאדם חן המדות הטובות, חן שניתן לו מן השמים, כמו שכתוב (משלי ג לד) וַלְעַנּוִים יָתַּן חֶן, היחס אליו תמיד רצוי וטוב. כי החן הוא סגולה וחומר רוחני עליון, **ואם בעליונים הוא נושא חן, אז בטוח הוא שישא חן גם בתחתונים בעיני בני אדם**, עכ"ל.

ובספר ישראל ואורייתא (על פורים, לר' ישראל קלמן קראהן, עמ' קא) הביא מקור לזה מהגמ' בסוכה (מט ב) כל אדם שיש עליו חן, בידוע שהוא ירא שמים, שנאמר (תהלים קג יז) וְחֵסֵד ה' מֵעוֹלֶם וְעַד עוֹלָם עַל יְרֵאָיו.

וכבר כתב כן בספר מנות הלוי (לר' שלמה אלקבץ, על פסוק זה) ובמדרש, רבנין אמרין, וַתְּהִי אָסְתֵּר נֹשֶּאת חֶן בְּעֵינֵי כָּל רֹאֵיהַ (אסתר ב טו) בעיני העליונים ובעיני התחתונים, כד"א (משלי ג ד) וּמְצָא חֵן וְשַׂכֶל טוֹב בְּעֵינֵי אֶלֹקִים וְאָדָם, **הכוונה מבוארת כי** מצד התנהגה בכשרות וצניעות היא היתה סבת הנשיאת חן, אעפ"י שהיא לא הקפידה לקשוטין ותמרוקין, והיתה דואגת ונעצבת לא צהלה ושמחה, אשר כפי הטבע היה ראוי להיות זו סבה נאותה לשחת את טוב יופיה ולהדאיב את מראיתה וכי תראה כעורה בעיני כל רואיה, עכ"ז בבחון ה' את חדרי לבבה כי כל מעשיה וכוונתה לשמים, למצא דרך וסיג שלא לטמא נפשה בשכיבת ערל וטמא, אשר בזה היתה נישאת חן בעיני העליונים, **בלי ספק כי גם בעיני התחתונים נמשך חוט של חן וחסד עליה**, ומצאה חן בעיני כל רואיה, כי אם תהפך הכוונה ולא תחוש האשה למצא חן בעיני העליונים רק מגאוה וגודל לבב לבטוח על יופיה, בודאי הגמור כי לא יועיל לה היותה יפת תאר וטובת מראה, כי אין מעציר לה' להשניאה בעיני כל רואיה, ומעשה דושתי יוכיח, כי כל יופיה וטוב מראיתה לא עמדו לה לבטל גזרתה אשר נגזר עליה על רוע מעלליה כמאמרם ז"ל.

<sup>21</sup> פסחים עד א, תניא, רבי ישמעאל קוריהו תוך תוך (**דנותן לתוכו סבירא ליה**, וכשמרתיחין ומתבשלין בתוכו נשמע קול רתיחתן תוך תוך כקול הסיר. רש"י), רבי טרפון קוריהו גדי מקולס (לשון כוֹבַע נַחשֶׁת (ש"א יז ה) דמתרגמינן קוּלְסָא דְנָחַשָּא, דסבירא ליה תולין למעלה בראשו, **ונראים ככובע נחשת על ראש גבור**).

Rashi explains that they were on top of its head, and it looked like a copper helmet of a fierce warrior, like Golyas HaPelishti. Some say it hung like a weapon on the side of the sheep. Either way, this tiny (less than one-year-old sheep) had the appearance of a soldier with armor. What is a docile sheep doing with armor?

It says: וַחֲמֵשִׁים עָלוּ בְנֵי יִשְׂרָאֵל מֵאֶרֶץ מִצְרָיִם בּשׁלח the *Yidden* left *Mitzrayim* with weapons, and it also says: יָּגְאוֹת ה' the "army" of Hashem left *Mitzrayim*. And the *Medrash* 

says<sup>22</sup> that: מְחָמֵשִׁים means that they were carrying *five* different kinds of weapons. What kind of war was going on? We can suggest that it all means *Milchemes HaYetzer*; and they left with all kinds of tactics to win the *Yetzer Hara*. And indeed, the *Midbar* was loaded with *Nisyonos*. A *Yid* becomes a *Yid* with the sheep of *Korban Pesach*;

and as *Eidel* as a *Yid* should be in his: הַּתְבַּטְלוּת submission to Hashem like a sheep, he still needs weapons.

There is a time for the softest type of person to show a tough front, or else he can end up with nothing, *Chas V'shalom*. You can't let *Reshaim* (or your *Yetzer Hara*) step all over you, and many people need to learn how to be assertive. Also, even if you are a weak (sheepish) type who isn't from the big *Ovdei Hashem*, but he **tries** to act like a soldier, he's

already ideal!

Like the person who is in a heavy addiction of *Kin'ah*, *Ta'ava*, *Kavod*, or *Ka'as* and *Bittul Torah*, etc. who makes that phone call to ask for *Eitzos* how to improve. Or he learns a measly 5 minutes of *Mussar*, since his severe ADHD doesn't allow for more. Or he at least tries to read stories of *Tzaddikim*, since he isn't into learning *B'hasmada* (diligently). \*\*\*\*\* Or he kvetches all day: "I wish I could improve"; all these are tiny efforts, but are of utmost value in *Shamayim*. Leaving

Mitzrayim is something we talk about daily, and people should always try to escape from their latest new "Mitzrayim" (Yetzer Hara). One of the worst Yetzer Hara's is when you must feel that you accomplish like everyone else.

All you need to do is to be a fighter! Or else you're in a *Treife Mitzrayim* 

mentality, and מִיצַר means being confined and: מְצוּמְצָם restricted where you **must** succeed and have the whole world respecting your great *Hatzlacha* (in *Torah* or *Chesed*). But by Hashem, it's: אָחָד הַמַּמְעִיט, וּבְלְבַד שָׁיְכַוּן אֶת לְבּוֹ לְשָׁמִיִם משנה סוף irrelevant whether you accomplish a lot or a little, the main thing is that your intentions are *L'shem Shamayim*.

#### **STORY**

There is a story<sup>23</sup> at the end of *Sefer Shmuel* 

The

Korban

Pesach

was

armed

וברש"י פסחים (נג א, ד"ה מקולסין) דתניא בכיצד צולין ר' עקיבא קורהו מקולס, **לפי שתולה כרעיו חוצה לו בצדו כנושא כלי** זיינו בצדו, כוֹבַע נְחשֶׁת בגלית (ש"א יז ה) תרגומו קוּלְסָא דְנְחָשָׁא.

ילקוט בשלח (רמז רכז) וַחֲמֻשִּׁים, אין חמושים אלא מזויינים, שנאמר (יהושע א יד) וְאַתֶּם תַּעַבְרוּ חֲמֻשִּׁים, **מלמד שהיו** מצויינין בחמשה מיני זיין.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ש"א ל י, וַיִּרְדֹּף דָּוֹדְ הוּא וְאַרְבַּע מֵאוֹת אִישׁ, וַיַּעַמְדוּ מָאתַיִם אִישׁ אֲשֶׁר פִּגְרוּ מֵעֲבֹר אֶת נַחַל הַבְּשוֹר. (כ-כה) וַיִּקַח דְּוִדְ אֶת כָּל בָּצֹאן וְהַבָּקֶר נָהָגוּ לְפְנֵי הַמִּקְנֶה הַהוּא וַיֹּאמְרוּ זֶה שְׁלֵל דְּוִד. וַיָּבֹא דְוִד אֶל מָאתִים הָאֲנָשִׁר פִּגְּרוּ מֵלֶכֶת אָחֲרִי דְּוִד, וַיִּשׁׁר בָּצֹאן וְהַבָּקֶר נָהָגוּ לְפְנֵי הַמִּקְנֶה הַהוּא וַיִּאֹמְרוּ זֶה שְׁלֵל דְּוִד. וַיָּבֹא דְוִד אֶל מָאתִיִם הָאֲנָשׁר פָּגְרוּ מֵלֶכֶת הָעָם אֲשֶׁר הָעָם אֲשֶׁר לְּהָבְּלְיּאָת הָעָם אֲשֶׁר לְא הָלְכוּ עִמִי לֹא נִתָּן לְהֶם מֵהַשְּלֶל אֲשֶׁר הָצְלוּ כִּי אִם אִישׁ אֶת אִשְׁתּוֹ וְאֶת מַהְאָנְשׁים אֲשֶׁר הָלְכוּ עִם דְּוִד וַיֹּאמְרוּ יַעַן אֲשֶׁר לֹא הָלְכוּ עִמִי לֹא נָתַן לְהֶם מֵהַשְּׁלֶל אֲשֶׁר הָּצְלוּ כִּי אִם אִישׁ אֶת אִשְׁתּוֹ וְאֶת הַגְּנִשְׁר אֹתָנוּ וַיִּאְמֵר דְּוִד לֹא תַעְשׁוּ כַּן אֶחָי, אֵת אֲשֶׁר נָתַן ה' לְנוּ וַיִּשְׁמֹר אֹתָנוּ וַיְבְּי הָהוּא וְמְעְלָה וִיְשְׁמֶה לְחֹק וּלְמִשְׁכֵּ לַּרָ הַיָּה כִּיּוֹם הַהוּא וְמְעְלָה וּיִשְׁמֶה לְחֹק וּלְמִשְׁכֵּי לַּתְּאוֹת הַיִּבְּיוֹם הַהוּא וְמְעְלָה וּיִשְׁמֶה לְחֹק וּלְמִשְׁכּ עַל הַכֵּלִים יַחְדְּוּ יַחְלְּהוֹ הַוֹּח הָוָה וְמָלְיה הִיּוֹם הַהָּא וְמָעְלָה וַיְשְׁמָה לְחֹקה.

Aleph, where *Dovid* destroyed an *Amaleki* band, and he took loads of booty. The 400 men who went to war with him wanted all the spoils, since they risked their lives, whereas

the 200 men who stayed behind watching the *Kelim* (equipment) didn't deserve anything. These 400 men are called: אִישׁ רֶע וּבְלְיַעֵל ש"א ל כב "wicked *B'liya'al* people", which means: בְּלִי one who cast off the yoke of Heaven, the lowest term.

Yet, *Dovid* spoke to them in an *Eidel* way, and he called them: אָחָי "My dear brothers" (similar to *Yaakov*, who called<sup>24</sup> the locals of *Aram*: אַחַי "my dear brothers", although they were the worst swindlers). *Dovid* told them that the 200 people should get an equal share. We see *Dovid's* heart, how he cares for the underdog (and a *Melech* is the heart of the nation. *Rambam*<sup>25</sup>). And he followed in the way of *Avraham Avinu*, who after

conquering the four kings, gave equal booty to those who were remained behind to guard the *Kelim*. (*Rashi*<sup>26</sup>).

We can suggest that all these *Milchamos* are also a *Remez* for *Milchemes HaYetzer*, and those who can't fight full force (and the

*Meforshim* say <sup>27</sup> that those who stayed behind were indeed weak) but do the best they can, are just as good. **And look how these 400 men are like the worst** *Reshaim.* 

Those who don't *Fargin*, and insist on the highest *Madregos*, can be downright dangerous, since such an attitude "*Passels*" (discredits) so many people.

Perfectionism is similar to: בְּלִי עוֹל בְּלִי עוֹל casting off the yoke of Heaven, since Hashem only wants you to do the best you can. It's love of *Kavod* and success that can get a person without: עוֹל שָׁמַיִם the yoke of Heaven; just: עוֹל בָּשֶׂר וַדָּם the yoke of a *Basar V'dam*, or big *Hatzlachos*. No respect for trying and wanting to improve. "Just be 100% or else you belong in the garbage, *Chas V'shalom*".

During Zman Cheiruseinu, a person has to try to become a top Oved

Hashem, but in a relaxed manner, and with the knowledge that you serve ONLY Hashem, who is: מָלֵא רַחְמִים full of compassion, and even gives you *Schar* for not eating blood. (*Mishna*<sup>28</sup>). רְצָה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּך Hashem wants

How
fortunate
are all those
broken
souls who
wish they
would be
better.
The perfect
Tzaddik
that we all
envy is not
necessarily
"the real
thing"

<sup>ַ</sup>ניּאמֶר לָהֶם יַעֲקֹב **אַחַי** מֵאַיִן אַתֵּם. ויצא כט ד. <sup>24</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> רמב"ם הלכות מלכים (ג ו) וכן לא יהיה שטוף בנשים, אפילו לא היתה לו אלא אחת לא יהיה מצוי אצלה תמיד כשאר הטפשים, שנאמר (משלי לא ג) אַל תִּתֵּן לַנָּשִׁים חֵילֶךְ, על הסרת לבו הקפידה תורה שנאמר (שופטים יז יז) וְלֹא יָסוּר לְבָבוֹ, **שלבו הוא לב כל קהל ישראל** לפיכך דבקו הכתוב בתורה יתר משאר העם שנאמר (שופטים יז יט) כֶּל יְמֵי חַיָּיו.

<sup>26</sup> רש"י בספר שמואל עה"פ מֶהַיּוֹם הַהוּא וְמְעְלָה (ש"א ל כה) לא נאמר והלאה, אלא ומעלה, כבר הנהיג אברהם בחוק זה (לך יד כד) בִּלְעַדִי רַק אֲשֶׁר אָכְלוּ הַנְּעָרִים וגו', הם היושבים על הכלים, וְחֵלֶק הָאֲנָשִׁים, ההולכים במלחמה. (בב"ר, מג ט). וברש"י בפרשת לך עה"פ בִּלְעָדֵי רַק אֲשֶׁר אָכְלוּ הַנְּעָרִים (יד כד) עבדי אֲשֶׁר הָלְכוּ אִפִּי, ועוד עָנֵר אָשְׁפֹל וּמַמְרֵא וגו' ואע"פ שעבדי נכנסו למלחמה, שנאמר (יד טו) הוּא וַעֲבָדָיו וַיַּכֶּם, וענר וחבריו ישבו על הכלים לשמור, אפילו הכי הם יקחו חלקם. וממנו למד דוד, שאמר (ש"א ל כד) כְּחֵלֶק הַיֹּרֵד בַּמִּלְּחָמָה וּכְחֵלֶק הַיֹּשֵׁב עַל הַכֵּלִים יַחְדָּו יַחֲלֹקוּ, ולכך נאמר (שם) וַיְהִי מֵהַיּוֹם הַהוּא וְמְעְלָה וַיִּשָּׁכֶּל לְחֹק וּלְמִשְׁפָּט, ולא נאמר והלאה, לפי שכבר ניתן החוק בימי אברם.

בספר שמואל עה"פ וַיִּרְדּף דָּוִד הוּא וְאַרְבַּע מֵאוֹת אִישׁ וַיַּעַמְדוּ מָאתַיִם אִישׁ אֲשֶׁר פָּגְרוּ (ש"א ל י) **שבתו מפני חולשתם** מכח הרד"ק בספר שמואל עה"פ וַיִּרְדּף דָּוִד הוּא וְאַרְבַּע מֵאוֹת אִישׁ וַיַּעַמְדוּ מָאתַיִם אִישׁ אֲשֶׁר פָּגְרוּ (ש"א ל י) שבתו בטלים וחלושים מכח הרדיפה, והדומה לו בדברי רבותינו ז"ל, יומא דמפגרי רבנן הוו אמרי האידנא יומא דשפמי, פי' יום שהיו בטלים וחלושים מגירסתם. וי"ת דאתמנעו, או פי' תרגום של הרס תהרסם פגרא תפגרינון.

<sup>ָ</sup>בַמצודת ציון שם עה"פ וַיָּבֹא דָוִד אֶל מָאתַיִם הָאֲנָשִׁים אֲשֶׁר פָּגְרוּ מִלֶּכֶת אַחֲרֵי דָוִד (ש"א ל כא) פִּגְרוּ – **נחלש**ו.

משנה סוף מכות (ג טוֹ) רַבִּי שִׁמְעוֹן בַּר רַבִּי אוֹמֵר, הֲרֵי הוּא אוֹמֵר (ראה יב כג) רַק חֲזַק לְבִלְתִּי אֲכֹל הַדָּם כִּי הַדָּם הוּא הַנָּפֶשׁ

to give us only *Zechus*. Just like Hashem wants to be *M'zakeh* you, so should you try to be *M'zakeh* yourself, and be *Dan* yourself *L'kaf Zechus*.

The reason why Hashem revealed Himself to Avraham Avinu in: אלני מַמְרֵא the territory of *Mamrei*, was since encouraged Avraham Avinu to do the Bris Mila. (Rashi<sup>29</sup>). Perhaps it can also be because Hashem wanted show to Chashivus to Mamrei who



R' Gershon Liebman (center) surrounded by Talmidim

remained behind during the war and did only *Shmiras* (watching) the *Kelim*, to give *Chashivus* to such a person.

## NOVARDOK

The Alter of Novardok Zatzal was once alone in an empty room with his daughter, with no food, no heat, no light, etc. The Alter told her that the whole world and all the money in the world isn't as good as this empty room. It is known that Novardokers could light up with true Simcha after hearing the most tragic and depressive news. This takes years of Shaar HaBitachon.

R' Gershon Zatzal was in the USA even when he was a: זְקֵן elderly person who couldn't walk. He brought along his Gabba'im to

collect for his *Yeshiva* in France. He was lying on the couch of the: בַּעַל אַכְּסַנְיָא host, when a man gave a check to his *Gabba'im*. R' Gershon did a *Prat*, and he yelled out: "How

much was the check?" This is an example of how *Novardokers* cured their fears of people. Of course, you need a *Rebbe* to guide you for "*Pratim*"; i.e., which ones are for you.

The Verdaner Rav Zatzal was very impressed with R'

Gershon, and the general *Derech* of *Novardok*. He

had spent one year under the Germans, and R' Gershon five years; yet, R' Gershon was full of *Chi'yus* (life) as if he hadn't been traumatized at all. His *Elul* & *Yamim Nora'im* were fire, as if he was back in pre-war *Novardok*. His life was being *Oved Hashem*; not looking for food and comforts.

The *Rav* heard a shiur from a recent Holocaust survivor, and the person was loaded with depression (understandably), and it was hard to listen to. But R' Gershon was totally different; full of *Simcha* and *Chi'yus*. This is the power of the *Shita* of *Novardok*, זְכוּתוֹ יָגֵן עָלֵינוּ, אָמֵן His merit should protect over us, *Amen*.

יְהִי רְצוֹן שֶּיַחֲזוֹר עֲטֶרָה לְיוֹשְׁנָה בְּקְרוֹב May it be Hashem's will to bring back the former glory of Novardok soon

וְגוֹ' (לְמֵען יִיטַב לְךְּ וּלְבֶנֶיךְ אַחֲרֶיךְ), וּמָה אִם הַדְּם שָׁנִּפְשׁוֹ שֶׁל אָדָם קְצָה מְמֶנּוּ, הַפּוֹרֵשׁ מְמֶנּוֹ מְקְבֶּל שָׂכָר. נֵּזֵל וַעְרָיוֹת שֶׁנִפְשׁוֹ שֶׁל אָדָם מִתְאַנְּה לָהֶן וּמְחַמְּדְתָן, הַפּוֹרֵשׁ מֵהֶן עַל אַחַת כַּמָּה וְכַמֶּה שֶּיִּזְכֶּה לוֹ וּלְדוֹרוֹתְיוֹ וּלְדוֹרוֹתְ דּוֹרוֹתְיוֹ עַד סוֹף כֶל הַדּוֹרוֹת. שְׁל אָדָם מִתְאַנָּה לָהֶן וּמְחַמְּלְרָו הֵלְיוֹ בחלקו. (וכתב בס רש"י בפרשת וירא עה"פ וַיִּרָא אֵלְיו ה' בְּאֵלֹנֵי מַמְרֵא (יח א) הוא שנתן לו עצה על המילה, לפיכך נגלה עליו בחלקו. (וכתב בספר דברי דוד להט"ז: רבים מקשים, היאך היה אברהם מסתפק בצווי הקב"ה, והיה שואל עצה אם ימול? ויש מתרצים שלא היה שואל אלא אמר אברהם הדברים דרך סיפור דברים וממרא מעצמו נתן לו עצה וע"כ אמר שנתן לו עצה היינו שלא בדרך שאלה ותשובה, ולא עיינו במדרש רבה שאמר בפרשת לך לך בפסוק ענר אשכול וממרא וז"ל, למה נקרא שמו ממרא, שהמרה את פניו באברהם, פירוש, שהעיז כנגדו ואמר לו שימול. בשעה שאמר הקב"ה לאברהם למול, הלך ומסגף עצמך בין שונאיך, אמר לו ענר, כבר בן מאה שנה אתה ואתה הולך ומצער את עצמך, אמר לו אשכול, מה אתה הולך ומסגף עצמך בין שונאיך, א"ל ממרא, אלקיך שעמד לך בכבשן אש כו' הוא שאמר למול, אין אתה שומע לו, כו').

Have Rabbi Mandel Daven for your whole family each month.

# BITACHON WEEKLY Nouthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon

tax ID 87-4766435 Address: 11 Isabella dr Lakewood NI 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com You will get a reply with your monthly supporter number which you will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

## LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

## **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/M)

\$ 600 (\$ 50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

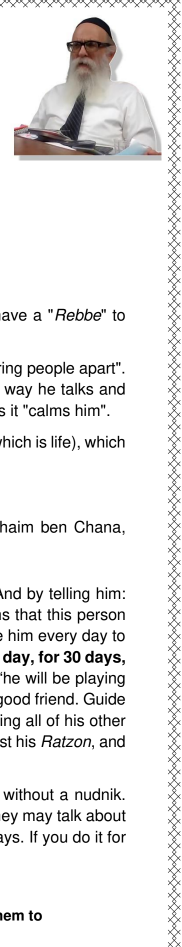
## **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/">https://pay.banquest.com/</a>
   shaareibitachon





## Questions To Rabbi Mandel



#### **Obsessive Thoughts**

**Question:** What can I answer my friend; he needs advice & does not have a "*Rebbe*" to guide him. So he talks things out with me from time to time.

He is a nice sweet elderly *Chareidi*, but his *Yetzer Hara* is to imagine "tearing people apart". Not necessarily anyone in particular. And this is completely opposite the way he talks and the way he acts. And he wants to stop it. He knows it's wrong, but he says it "calms him".

He feels very guilty because he wants a "clean mind", and he loses time (which is life), which he would prefer to use to try to be closer to Hashem.

Thank you in advance.

And I am davening for a complete *Refua Shleima* for Refoel Moshe Chaim ben Chana, amongst all *Klal Yisroel*.

Answer: Reassure him by telling him that he can do it in small stages. And by telling him: You are not responsible to "get it all done". It seems that this person wants to change. If his friend (i.e., you) can be a "nudnik", and encourage him every day to make one small step in the right direction; then that's all he needs. Once a day, for 30 days, he should do a Pe'ula (action) against his Ratzon, and after 30 days "he will be playing with a new deck of cards". Keep encouraging him, don't let up; THAT'S a good friend. Guide him. He WANTS to change. And only SMALL steps. Forget about correcting all of his other issues. Just make sure that EVERY DAY he does ONE small Pe'ula against his Ratzon, and with time, he will be a new person.

And he needs to have a nudnik, because he's not going to do anything without a nudnik. You've got to be the nudge, because otherwise people don't do things. They may talk about it, but nothing ever happens. So you will be the nudnik, and do it for 30 days. If you do it for 60 days, you can change him completely.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com