Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



תזריע

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

## TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

#### weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

תזריע תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- THE MORE YOU'RE INVOLVED IN BITACHON, THE HAPPIER YOUR LIFE WILL BE
- TWO MORE BABIES BORN LIKE A CHICKEN WITH AN EGG
- THE SYMBOL OF PURITY CAN BECOME THE #1 WORST FORM OF TUM'AH
- EACH PERSON HAS TO IMPROVE IN THE WAY THAT'S BEST FOR HIM
- HASHEM GIVES EACH PERSON THE UNIQUE MESSAGE MIN HASHAMAYIM HOW HE NEEDS TO PERFECT HIMSELF
- A SKEPTIC WHO DOESN'T BELIEVE THAT HASHEM CAN DO NISSIM, IS PUNISHED BY NOT HAVING THE YESHUA HE NEEDS
- UNLESS WE WORK HARD, IT IS NORMAL TO BE LOADED WITH MIDDOS ISSUES
- REMEMBER ALL THE DETAILS OF THE YESHUA THAT HASHEM GIVES YOU
- BLAMING YOUR YISSURIM ON YOUR SINS IS OFTEN A TRICK OF THE YETZER HARA TO GET YOU DEPRESSED

#### STORIES OF NOVARDOK

- NOVARDOK TRAINING: TO LOVE & CARE, TO RESPECT AND TO TAKE AN INTEREST
- THE YETZER HARA OF SELF-PITY

Ţ

couldn't

care

less!

### פרשת תזריע

#### אָם לֹא שָׁוּיתִי וְדוֹמֵמְתִּי נַפְשָׁי כְּגָמֵל עֲלֵי אָמּוֹ תּהּלִים קּלא ב The More You're Involved in *Bitachon*, The Happier Your Life Will Be STORY

I was sitting in the car of one of my *Chasidim* who was taking me to a *Chasuna*, and he overheard me saying to myself: "I couldn't

care less!" He asked me what that was all about, and I told him that I just found out that all my hard work in producing my Bitachon Weekly went to the garbage, since 7 hard-earned pages that I wrote were lost, with all my brilliant *Chidushei Torah* that the *Olam* desperately needs; and it's lost forever.

And how does a person who always learns *Shaar HaBitachon* overtime react? "I couldn't care less! And I'm actually **happy**. I lost it!" My *Rebbe*, R' Chaim Mordechai Wainkrantz *Zatzal* told me, that in the next world we'll be punished for having

aggravation, *Chas V'shalom*, since: כָּל מַאי אָטָב עָבִיד רַחְמָנָא לְטָב עָבִיד Whatever Hashem does, is surely best, and having *Agmas Nefesh* (anguish) is the opposite of having true *Bitachon!* And I say "I couldn't care less" with a tremendous *Simcha*, and a coldness and laughter.

In fact, if I hadn't lost those pages, it would have been the worst thing for me! (see *Gemara*<sup>1</sup>). Hashem cares for me and my holy work much more than I care for myself, and if He wants me to make mistakes and lose things, "He knows what He's doing! I'm in good hands!"

This is what *Chag HaPesach* does for me. I love those delicious *Matzos* and their *Segula* of: מֵיכְלָה דִמְהֵימְנוּתָא וּמֵיכְלָא דְאַסְוָתָא i.e., food that gives you a *Refua* (and I'm sure this includes plenty of *Refuas HaNefesh*) and it gives you *Emuna* and *Bitachon*. (*Zohar*<sup>2</sup>). I

<sup>1</sup> ב"ק לח א, רב שמואל בר יהודה שכיבא ליה ברתא, אמרו ליה רבנן לעולא, קום ניזל נינחמיה, אמר להו, מאי אית לי גבי נחמתא דבבלאי, דגידופא הוא (כלפי מעלה. רש"י) דאמרי "מאי אפשר למיעבד", הא אפשר למיעבד, עבדי. אזל הוא לחודאי גביה, אמר ליה (דברים ב ט) וַיּאֹמֶר ה' אֵלַי אַל תָּצַר אֶת מוֹאֶב וְאַל תִּתְגָּר בָּם מִלְחָמָה, וכי מה עלה על דעתו של משה לעשות גביה, אמר ליה (דברים ב ט) וַיּאֹמֶר ה' אֵלַי אַל תָּצַר אֶת מוֹאֶב וְאַל תַּעְר שִלא באו אלא לעזור את מואב, אמרה תורה (פנחס כה מלחמה שלא ברשות? אלא נשא משה ק"ו בעצמו, אמר, ומה מדינים שלא באו אלא לעזור את מואב, אמרה תורה על דעתך עלתה על יז) צָרוֹר אֶת הַמִּדְיָנִים וְהַכִּיתֶם אוֹתֶם, מואבים עצמן לא כל שכן! אמר לו הקדוש ברוך הוא, לא כשעלתה על דעתך עלתה על דעתי, שתי פרידות טובות יש לי להוציא מהן, רות המואביה ונעמה העמונית. והלא דברים ק"ו, ומה בשביל שתי פרידות טובות חס הקדוש ברוך הוא על ב' אומות גדולות ולא החריבן, בתו של רבי, אם כשרה היא וראויה היא לצאת ממנה דבר טוב, אחת כמה וכמה דהוה חיה.

<sup>2</sup> זוהר (חלק ב, קפג א) הַשְּתָּא אִית לָן לְאִסְתַּפְּלָא, בַּפֶּסַח נְפְקּוּ יִשְׂרָאֵל מִנְּהָמָא דְּאִתְקְרֵי חָמֵץ, כְּתִיב, (בא יג ז) וְלָא יֵרָאֶה לְךְּ חָמֵץ, וּכְתִיב (בא יב יט) כִּי כָּל אוֹכֵל מַחְמֶצֶת, מַאי טַעֲמָא. בְּגִין יְקְרָא דְּהַהוּא נָהָמָא דְּאִתְקְרֵי מַצָּה. הַשְּׁתָּא דְּזְכוּ יִשְׂרָאֵל לְנַהֲמָא עַלָּאָה יַתִּיר, לָא יֵאוֹת הָוָה לְאִתְבַּטְּלָא חָמֵץ, וְלָא אִתְחַזְיָא כְּלַל. וַאֲמֵאי קְרְבָּנָא דְּא, חָמֵץ הָוֹה, דְּכְתִּיב (אמור כג יז) סֹלֶת תִּהְיֶינָה חָמֵץ תַּאָפֶינָה. וְתוּ, דְּהַשְׁתָּא בְּיוֹמָא דָּא אִתְבָּטַּל יֵצֶר הָרָע, וְאוֹרַיִיתָא דְּאִתְקְרֵי חִירוּ אִשְׁתְּכַחַת.

(עַתָּה יֵשׁ לְנוּ לְהַתְבּוֹנֵן, בְּפֶּסַח יָצְאוּ יִשְּׂרָאֵל מִלֶּחֶם שֶׁנְּקְרָא חָמֵץ. כָּתוּב וְלֹא יֵרָאֶה לְךְּ חָמֵץ, וְכְתוּב כִּי כָּל אֹכֵל מַחְמֶצֶת. מָה הַטַּעַם? בִּשְׁבִיל כָּבוֹד שֶׁל הַלֶּחֶם הַהוּא הַנִּקְרָא מַצָּה. וְעַכְשָׁו שֶׁזְּכוּ יִשְׁרָאֵל לְלֶחֶם עֶלְיוֹן יוֹתֵר, לֹא רָאוּי הָיָה שֶׁיִּתְבַּטֵּל הָחָמֵץ וְלֹא יֵרָאֶה כְלָל. וּמִדּוּעַ קְרְבָּן זֶה הָיָה חָמֵץ? שֶׁכָּתוּב סֹלֶת תִּהְיֶינָה חָמֵץ תֵּאֶפֶינָה. וְעוֹד, שֶׁעַתָּה בְּיוֹם זֶה מִתְבַּטֵּל יֵצֶר הָרָע, וְהַתּּוֹרָה שֶׁנְּקְרֵאת חֵרוּת נמצאת.)

אֶלָא, לְמַלְכָּא דְּהָוָה לֵיהּ בַּר יְחִידָאי, וְחָלַש. יוֹמָא חַד הָוָה תָּאִיב לְמִיכַל, אָמְרוּ יֵ**יכוּל בְּרֵיהּ דְּמַלְכָּא מֵיכְלָא דְאַסְוּותָא דָּא**, וְעַד דְיֵיכוּל לֵיהּ, לָא יִשְׁתְּכַּח מֵיכְלָא וּמְזוֹנָא אַחֲרָא בְּבֵיתָא. עָבְדוּ הָכִי. כֵּיוּן דְּאָכַל הַהוּא אַסְוּותָא, אָמַר, מִכָּאן וּלְהָלְאָה יֵיכוּל כָּל מָה דָאִיהוּ תַּאִיב, וָלָא יָכִיל לְנַזְקָא לֵיהּ.

ָעֶלֶא, מְשָׁל לְמֶלֶךְ שֶׁהָיָה לוֹ בֵּן יְחִידִי, וְנֶחֱלָה. יוֹם אֶחָד הָיָה מִתְאַוֶּה לֶאֵכֹל. אָמְרוּ, י**אֹכל בָּן הַמֶּלֶךְ מַאְכל שֶׁל רְפּוּאָה זו**ֹ, וְעִד שָׁיּאֹכַל אוֹתָהּ, לֹא יִמָּצֵא מַאֲכָל וּמְזוֹן אַחֵר בַּבּיִת. עָשוּ כֵן. כֵּיוַן שֶׁאָכַל הָרְפּוּאָה הַהִּיא, אָמַר, מִכָּאוְ וָהָלְאָה יאֹכַל כָּל מַה שֶּהוּא מָתָאַוָּה וָלֹא יָכוֹל לְהַדִּיק לוֹ)

Ве

relaxed

and

satisfied

with how

Hashem

made

your

world

love the *Sedarim* of the most beautiful *Yom Tov*, and all those *Chidushei Torah* I try to be *M'chadesh*, and enjoy the delicious food and relaxed atmosphere together with all those holy Jews, and a bonus of having so many super sweet and holy *Bnei Torah* in our midst.

\*\*\*\*\*\*

But by far, the main message and accomplishment of Y'mei HaPesach is to learn from the most incredible experience of Yetzias Mitzrayim. To learn to have all kinds of Bitachon in our real lives. That's why I learn extra Mussar about Bitachon during Y'mei HaPesach and all the way till Shavuos. Sometimes, we Davka have Nisyonos on Y'mei HaPesach to inspire more active Mussar.

Like this year, a few days before *Yom*Tov I discovered that I had a: rin cellulitis, Rachmana Litzlan, and I was going to Montreal to my relatives for *Yom Tov*. So I spent lots of time working on Bitachon until the next time I saw the doctor. He said that my condition improved so quickly, that maybe it wasn't even a: rin cellulitis (this is exactly what I davened for!) My mind was loaded with positive thoughts of big *Yeshuos*, and it came true.

I've observed these: הַנְהָגוֹת activities by my Rabbeim, especially R' Gershon Liebman Zatzal, whose Simcha level during the Nazi Holocaust was even greater than in normal times. He was always super-jovial, and he

was in a constant laughing mode. In times of difficulty, *Novardokers* learn extra *Mussar*, and their *Simcha* level rises.

While I worked on my *Bitachon* overtime, I had in mind that the *Bitachon* for myself should help for others as well. I called a friend who has crazy difficult wild kids, and for years

and years is without any *Eitza*, and I guaranteed him a total turn around. This was just before *Shabbos HaGadol*, and later he told me that beginning *Shabbos HaGadol*, he suddenly had before him the most well behaved, *Geshmaka* kids, who stayed up *Pesach* night, and participated beautifully in *Sippur Yetzias Mitzrayim*.

There were also major *Shalom Bayis Yeshuos*, and nervous people calming

down, with Hashem's help.

#### Montreal for Pesach

When I came to Montreal for *Pesach*, suddenly there was a major blackout, and the frum *Olam* had to spend the *Seder* nights without electricity. They had to use candles, and endured all kinds of hardships. People asked me what is my take on this *Hashgacha*. I'm not a *Navi*, but *Chazal* say: עוב פעם אַחַת פעם אַחַר מָמָאָה שָּלֹּא בְּצַעַר מִמֶאָה שָּלֹּא בְּצַעַר when it's harder. It could be that Hashem wanted to give us a *Zechus*, so He gave us 200 *Sedarim!* 

I need to *Chazzer* (repeat) this hundreds of times, that this was my greatest *Pesach*. P.S.

3

\_\_

<sup>ּ</sup>כַּךְ כַּד נָפְקוּ יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרַיִם, לָא הֲוֵי יַדְעֵי עָקָרָא וְרָזָא דְּמְהֵימְנוּתָא, אָמֵר קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא, יִטְעְמוּן יִשְׂרָאֵל אַסְוּתָא, וְעַד דְּיֵיכְלוּן אַסְוּתָא דְּמְהֵימְנוּתָא דְּמְרִים, לָא אָתָחָזִי לְהוֹן מֵיכְלָא אַחָרָא. כֵּיוָן דְּאָכְלוּ מִ**צָּה, דְּאִיהִי אַסְוּוּתָא לְמִיעַל וּלְמִנְדַע בְּרַזָא דִּמְהֵימְנוּתָא**. אָמֵר קוּדְשָׁא אָסְוּתָא דָּא, לָא אָתָחָזִי לְהוֹן מִמְץ, וְיֵיכְלוּן לֵיהּ, דְּהָא לָא יָכִיל לְנַזְקָא לוֹן. וְכָּל שֶׁכֵּן דּבְיוֹמָא דְּשָׁבוּעוֹת, אִזְדְּמֵן נַהְמָא עַלְאָה, דְּאיהוּ אַסְוּתָא בּכֹּלֶא.

<sup>(</sup>כֶּךְ כַּאֲשֶׁר יָצְאוּ יִשְׂרָאֵל מִמִּצְרַיִם, לֹא הָיוּ יוֹדְעִים עָקֶר וְסוֹד שֶׁל הָאֱמוּנָה. אָמַר הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא: יִטְעֲמוּ יִשְׂרָאֵל רְפּוּאָה, וְעַד שִׁיּאֹכְלוּ רְפּוּאָה זוֹ, לֹא יֵרָאָה לָהֶם מַאָכָל אַחֵר. כִּיוָן שֶׁאָכְלוּ **מִצָּה, שֶׁהִיא רְפּוּאָה לַעְלוֹת וְלָדַעַת בְּסוֹד הָאֱמוּנָה**, אָמַר הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא: מִכָּאן וְהָלְאָה רָאוּי לָהֶם חָמֵץ וְיאֹכְלוּ אוֹתוֹ, שֶׁהְרֵי אֵינוֹ יָכוֹל לְהַזִּיק לָהֶם. וְכָל שֶׁכֵּן שֶׁבְּיוֹם הַשְּׁבוּעוֹת שֶׁנִּמְצָא לֶחֶם עֶלְיוֹן, שָׁהוּא רְפוּאָה לַכֹּל)

אבות דרבי נתן (ג ו) לפי שטוב לו לאדם דבר אחד בצער ממאה בריוח.  $^3$ 

If you keep

verbalizing

positivity (even

íf you don't feel

*it)* your reward

is unbelievable,

sínce you are a

true Oved

Hashem

Those who had a normal *Pesach*, don't feel so bad. You should look at yourselves as *Tzaddikim* for a different reason. You were *Zoche* to a normal *Pesach*, and that means you are a *Tzaddik*. Hashem wants each person to feel special.

## Two More Babies Born Like a Chicken with An Egg STORIES

When I came back from Montreal, there was a message on my machine. A father of 7 children, whose wife generally has an

children, whose wife generally has an extremely difficult time giving birth (and it takes 6-8 hours), asked me for a *Bracha* that

this time it should be easy. I have made it public that you don't need to reach me; just by leaving a message, Hashem sees, and gives the *Yeshua*.

The next day, he told me that this was by far, the quickest and easiest labor (2 ½ hours). The next day, a mother-in-law called me about her daughter-in-law, who was in hard labor for 10 hours, and the next move was a C-section. As

soon as she left the message (which I didn't hear till later) suddenly things started moving normally.

\*\*\*

Somebody asked me why I have such unusual Siyata Dishmaya with my Brachos that mothers have an easier childbirth (I must have had at least 150 cases just this year, with Hashem's help). I said that perhaps it's because I am: מֵלִיץ יוֹשֶׁר (defend) for Yungerleit who have serious Kedusha problems, which wasn't their fault, and they

cry to me for more *Kedusha* in their lives. \*\*\*\*
By a *Sotah*, if we were: חוֹשֵּׁר (suspected) her, and she was innocent, then she gives birth easily<sup>4</sup>. Perhaps being: מֵלִיץ יוֹשֶּׁר (sticking up) for people who accuse themselves for low-life sins, since they are an: סֵוֹא (without control) and I defend them that they are innocent, and: מוֹב בּיִחְ נַח בּ"ק נַח בּ" (If it's beyond your control, it's not your responsibility" could be a similar *Zechus*.

I told this *Pshat* to a big *Talmid Chochom* who is a *Talmid* of R' Dovid Feinstein *Zatzal* and he liked it. However, R' Dovid used to say: אָין nobody really knows. He said

this mainly about people who have *Yissurim*, who blame themselves for certain sins that they did. I had the same *Chinuch* from **all** my *Rabbeim*; no blaming your *Tzaros* on your sins! This is poison, and is only: עַצַּת הַיֵּצֶּר a trick of the *Yetzer Hara*; unless you have a positive *Tachlis*.

But having a suspicion for why you were rewarded is for sure 100% okay, especially if it makes

you feel good. The *Gemara* says<sup>5</sup> that נָשִׁים righteous women like *Yocheved* don't have: צַעַר לֵידָה birth pains. I once heard a firsthand report about a certain purity in morals that Jewish women have, and I my *Rabbeim* encouraged me to enlighten the public about it. Perhaps my announcing that Jewish women are: נָשִׁים צִדְקְנִיוֹת (*Tzadikim*) gave me the *Zechus* of causing easy childbirths, since according to me, they don't deserve: צַער לֵידָה birth pain. *Chazal* advise<sup>6</sup>

. וּטְהֹרָה הָוּא וְנִקְּתָה וְנִזְרְעָה זָרַע. נשא ה כח $^4$  וְאָם לֹא נִטְמְאָה הָאִשָּׁה וּטְהֹרָה הָוּא וְנִקְּתָה וְנִזְרְעָה זָרַע. נשא ה כח

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> סוטה יב אֹ, וַתַּהַר הָאִשָּׁה וַתֵּלֶד בָּן (שמות ב ב) והא הות מיעברא ביה תלתא ירחי מעיקרא (מקמי דאהדרה כדלקמן. רש"י) א"ר יהודה בר זבינא, מקיש לידתה להורתה (לא נכתב הריון זה אלא לדרוש כך) מה הורתה שלא בצער אף לידתה שלא בצער, א"ר יהודה בר זבינא, מקיש לידתה להורתה (לא נכתב הריון זה אלא לדרוש כך) מכאן לנשים צדקניות שלא היו בפיתקה של חוה (בגזר דין שלה ושטר גזירות קללתה דעצבון והריון).

מכילתא בא (הקדמה) נמצאת אתה אומר שלשה נביאים הם, אחד תבע כבוד האב וכבוד הבן, ואחד תבע כבוד האב ולא  $^6$ 

פרשת תזריע תשפ"ד Bitachon Weekly

to always be a: מֵלִיץ advocate for Klal Yisroel, and Hashem has lots of *Nachas* from this<sup>7</sup>.

#### וַהַנָּה שָּׁאֵת לְבַנָה בַּעוֹר יגי

#### The Symbol of Purity Can Become The #1 Worst Form of Tum'ah

WHY IS TZORA'AS WHITE?

White is a symbol of purity and on Yom Kippur the: לָשׁוֹן שֵׁל זְהוֹרִית red string in the Bais Hamikdash (red symbolizes sin) would turn white, to symbolize that Hashem forgave all our sins, and the Gemara brings a Passuk: אָם יָהָיוּ חֵטָאֶיכֶם כַּשָּׁנִים כַּשַּׁלֵג יַלְבִּינוּ ישעיה א יח If your sins are "deep red" like "Shani", they will turn white as snow! Snow white is the symbol of purity. And *Tzora'as* appears in four shades, the strongest and whitest is snow. (Mishna<sup>8</sup>). Miriam became white as snow<sup>9</sup>, and L'havdil, Naaman, also became white as snow<sup>10</sup>. How does the symbol of purity become the #1 color of the worst form of Tum'ah; i.e., Tzora'as?

It is guite strange that one of the worst Reshaim in history was "Lavan" HaArami, whose name means "white". The Meforshim say that that he acted "white", as if he's the biggest Tzaddik, and indeed he was the biggest phony, alluded in his name: ארמי "Arami", which has the same letters as: רַמָאי a "faker". R' Nosson Wachtfogel Zatzal said that Lavan even fooled himself, when he considered himself a most beloved father, while his daughters felt like he treated them like strangers.

You can either become great and pure by getting rid of your redness (sins) and by working on yourself in a positive way and becoming "white". Or, you can try to make yourself look "white" by putting down others, with Treife Ga'ava and Lashon Hara. For good reason did the Avos choose "Aram" to find their Shiduchim, and considered it the place where the future of Klal Yisroel lies. ָכבוד הבן, ואחד תבע כבוד הבן ולא כבוד האב. ירמיה תבע כבוד האב וכבוד הבן, שנאמר (איכה ג מב) נַחְנוּ פָשַׁעְנוּ וּמְרִינוּ, לכך נכפלה נבואתו, שנאמר (ירמיה לו לב) ועוד נוסף עליהם דברים רבים כהמה. אליהו תבע כבוד האב ולא כבוד הבן, שנאמר (מ"א יט י, יד) קַנּאֹ קְנָּאתִי לַה' אֱלֹקֵי צָ-בָאוֹת כִּי עָזָבוּ בָרִיתָךְ בָּנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת מִזְבָּחֹתֵיךְ הָרָסוּ וְאֵת נְבִיאֵיךְ הָרָגוּ בֶחָרֵב וְאָנְּתֵר אֲנִי לָבַדִּי וַיָבַקְשׁוּ אֵת נַפִּשִּׁי לְקַחְתָּהַ. ומה נאמר שם (פסוק טו-טז) וַיֹּאמֶר לֵךְ שׁוּב לְדַרְכָּךְ מִדְבַּלָה דַמָּשֶׂק וגו' וְאֵת יֵהוּא בֶן נִמְשִׁי ּתָמְשַׁח לְמֵלֶךְ עַל יִשִּׂרָאֵל וָאֶת אֱלִישָׁע בֵּן שָׁפָּט תִּמְשַׁח לְנָבִיא תַּחְתֵּיךְ, שאין תלמוד לומר "לְנָבִיא תַּחְתֵּיךְ", אלא **שאי איפשי בנבואתך**. יונה תבע כבוד הבן ולא כבוד האב, שנאמר (יונה ג א) וַיְהִי דְבַר ה' אֵל יוֹנָה שֻׁנִית לֵאמֹר, שנית נדבר עמו לא שלישית. רבי יונתן אומר, לא הלך יונה אלא לאבד עצמו בים, שנאמר (יונה א יב) וַיּאֹמֶר אֲלֶיהֶם שָׂאוּנִי וַהֶּטִילְנִי אֱל הַיַּם. וכן תמצא האבות ּוֹהַנביאים היו נותנין עצמם על ישראל. במשה מה הוא אומר, (תשא לב לב) וְעַתָּה אָם תַּשָּׂא חֲטָאתַם וָאָם אַיָן מָחֵנִי נָא מָּסְפַּרְךּ אַשֶּׁר כָּתַבְתַּ, (שלח יא טו) וָאָם כָּכָה אַתִּ עשָה לִּי הַרְגַנִי נָא הַרֹג אָם מָצָאתִי חֶן בְּעֵינֵיךְ וָאַל אָרְאָה בְּרַעַתִי. בדוד מהו אומר (ש"ב כד יז) אָנֹכִי חָטָאתִי וְאָנֹכִי הֶעֱוֵיתִי **וְאָלֶה הַצֹּאון מֶה עָשׂוּ** תְּהִי נָא יָדְךָ בִּי וּבְבֵית אָבִי. הא בכל מקום אתה מוצא האבות והנביאים נתנו נפשם על ישראל.

יש לציין דברי ספר ענף יוסף (על העין יעקב, תענית כ ב) בשם הגאון החסיד מו"ה לוי יצחק זצ"ל, בעל קדושת לוי, שאלו  $^7$ תלמידיו לרב אדא בר אהבה, במה הארכת ימים? אמר להם, מימי לא הקפדתי בתוך ביתי וכו' ולא הלכתי ארבע אמות בלא תורה ובלא תפילין, עכ"ל הגמרא. וכתב על זה הרב בעל ענף יוסף: אפשר שרמז משום דאחז"ל (ברכות ו א) תפילין דמארי עלמא מה כתיב בהו, מי כעמך ישראל וגו', ותענוג של ישראל לומר שבח של הקב"ה, שמע ישראל ה' אלקינו ה' אחד, ומבואר בתד"א **דתענוג ושעשוע של הבורא ב"ה לומר תמיד שבחן של ישראל**. גם איתא שם, דאסור לאדם שיפנה עצמו לבטלה אפילו רגע אחת כל הימים, וכל שכן לספר ח"ו בגנות איזה איש ישראל, רק כל ימיו או תהלת ה' ידבר פיו, או לספר בשבח ישראל. נמצא כל ימיו הולך בתפילין, אם מדבר בשבח המקום, מתלבש את עצמו בתפילין דישראל, ואם מספר בשבח כללות ישראל, מתלבש את עצמו בתפילין דמארי עלמא שכתוב בהן שבח ישראל. וזהו שאמר שלא הלך ד' אמות בלא תפילין, שכל ימיו לא דיבר שיחה בטלה, רק להודות ולהלל, או להמליץ טוב על עמו ישראל, שימצאו חן בעיני אלקינו להשפיע להם רב טוב

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> משנה נגעים (א א) מראות נגעים שנים שהם ארבעה, **בהרת עזה כשלג**, שניה לה כסיד ההיכל, והשאת כקרום ביצה, שניה לה כצמר לבן דברי רבי מאיר. וחכמים אומרים השאת כצמר לבן, שניה לה כסיד ההיכל.

יִבּעָנָן סָר מֵעַל הָאֹהֶל וְהִנֵּה מִרְיָם מְצֹרַעַת **כַּשָּׁלֶג**. בהעלותך יב י • <sup>9</sup>

<sup>.</sup> וָצָרַעַת נַעֲמָן תִּדְבַּק בָּךְ וּבְזַרְעֲךְ לְעוֹלָם וַיַּצֵא מִלְפָנָיו מְצֹרָע כַּשָּׁלָג. מ"ב ה כז $^{10}$ 

Despite *Besuel* and *Lavan's* evil ways, they still had a *Romemus* (*Aram* means *Romemus*), just it was misguided. As opposed to *Canaan*, which means *K'niya* and lowliness; i.e., they were lowly without ambition, and they go nowhere.

If a person has jealousies and *Ga'ava* and he speaks *Lashon Hara*, it is a good sign; i.e., that he has aspirations of greatness, just that he needs to channel those *Retzonos* in a positive way.

#### לְבָנָה אֲדַמְדָּמֶת יג יט Each Person Has to Improve Himself in The Way That's Best for Him

Tzora'as is not all the same; one person would get a white spot, and another person red-white. For sure, these Nega'im are personalized, and each person has to improve himself in the way that's best for him. White is a message: "Become "white"! (i.e., pure), and some people need to constantly focus on the potential greatness that they can achieve, like Yosef HaTzaddik who

refrained from sinning with the wife of *Potiphar* since he was informed that he wouldn't be included in the holy *Choshen* if he sinned. (*Gemara*<sup>11</sup>).

You look upwards at all the beauty that doing

the right thing brings to your life. The *Simcha* of finishing *Shas*, and going all-out for doing *Tzedaka* and *Chesed*. The good feeling and the *Romemus* that you feel when you are *Osek* in *Kedusha* and *Tz'niyus* and selfcontrol. You feel good about yourself when

You are justified in aiming for great Tzídkus. sínce you are a Tzelem Elokim and a Yid, and your "inside" is indeed gold with a holy Neshama, and all kinds of dormant abilities

you control your *Ka'as* and *Kin'ah* etc. All day you talk about becoming great, and it inspires you.

\*\*\*
You admire great people, and you decide to be like them. You are happy aiming at the "clouds". Indeed, *Rashi* says¹² that: בָּהֶרֶת "Baheres" means: בָּהִיר הוּא בַּשְּׁחָקִים bright in the sky, and: שְׁאֵת means to lift up. But other people need a mixture of red and white, since just aiming for the stars won't help them. They need to also focus on the evil (red), and how it hurts to do the wrong thing.

#### בַקְרַחַת אוֹ בַגַּבַּחַת יג מב Hashem Gives Each Person the Unique Message *Min HaShamayim* How He Needs to Perfect Himself

Rashi says<sup>13</sup> that being bald in the

front part of the head is called: גַּבַּחַת "Gabachas", and baldness of the back is called: קְרַחַת "Karachas". RSRH Zatzal says<sup>14</sup> that the front part is the cerebrum (בַּחַת, "Gabachas") which carries the higher dignity

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> סוטה לו ב, באותה שעה באתה דיוקנו של אביו ונראתה לו בחלון, אמר לו: יוסף, **עתידין אחיך שיכתבו על אבני אפוד ואתה** ביניהם, רצונך שימחה שמך מביניהם ותקרא רועה זונות, דכתיב (משלי כט ג) וְלעֶה זוֹנוֹת יְאַבֶּד הוֹן.

ב-נ-ותם, ו צונן ש-מווו שמן מב-נ-וום וומן א דועור וומונ, דכונ ב (נושר כט ג) וו עור וונונ יְאַבֶּּר דוון. <sup>12</sup> רש"י עה"פ אָדֶם כִּי יִהְיֶה בְעוֹר בְּשָׁרוֹ שְּאֵת אוֹ סַפַּחַת אוֹ בַהֶּרֶת (יג ב) בַּהֶּרֶת - חברבורות טייא"ר בלע"ז, וכן (איוב לז כא) בָּהִיר הוּא בַּשְׁחָקִים.

רש"י עה"פֿ וְאָם מִפְּאַת פָּנִיו יִמָּרֵט רֹאשׁוֹ (יג מא) משפוע קדקד כלפי פניו קרוי גבחת, ואף הצדעין שמכאן ומכאן בכלל, ומשפוע קדקד כלפי אחוריו קרוי קרחת.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת קדושים עה"פ לא תַקְפוּ פְּאַת ראשְׁכֶם וְלֹא תַשְׁחִית אֵת פְּאַת זְקָנֶךְ (יט כז) ננסה עתה להבין את הרעיון הבא לידי ביטוי בשני איסורים אלה. פאת הראש היא ההבדלה הנראית כלפי חוץ בין קדמת הראש לבין אחורי הראש, והבדלה זו עולה בקנה אחד עם **ההבדלה שבין המוח הגדול למוח הקטן**, שכן הבדלה זו נמצאת בסדק היורד מלמעלה למטה בין המצח לבין עצם הקדקוד מעל לצדעיים לפני האזניים. נמצא ששער הצדעיים הוא מסווה טבעי המסתיר את מראה אחורי הראש בקלסתר הפנים האנושי. בל תקיפו אוסר את הסרת ההבדלה הזאת, מאחר

Bitachon Weekly

and the intellectual, moral, spiritual factor; and the back part (הַרַחַת "Karachas") contains the animal factor, and the love of Gashmiyus which a person has to subordinate and try to be Mach'nia (make humble) to the front (בַּחַת "Gabachas").

And others need to keep reminding themselves about the futility of being a *Gashmiyus'dik* type of a person, and the lowliness of *Kin'ah*, *Ta'ava*, and *Kavod*, which: מוֹצִיאִין אֶת הָאָדָם מִן take a person out of the world. Perhaps their *Tzora'as* would appear

on their: קְרַחַת "Karachas", to remind them about the lowliness of Ahavas (obsession with) Olam HaZeh. I once heard that the

difference between *Novardok* and *Breslov*, was that *Breslov* worked positively on *Simcha*, and *Novardok* would be more involved in realizing the stupidity of bad *Middos*.

The more you realize the stupidity of Ka'as

and Atzvus (sadness) and all those: empty bad *Middos* (especially Redifas HaKavod), the happier you become. Every person needs a unique Derech which fits in to him. So many people are inspired by stories of *Tzaddikim*, watching so many *Tzaddikim*, and envying them. Yet, for certain types, it may be the worst thing to copy others. Look how the Torah gives each person the unique Mussar and message Min HaShamayim how he needs to perfect himself. There are many, many details and shades of Nega'im (Mishna<sup>16</sup>) and this is a Mussar Haskel for us to realize how important it is to recognize each

person's individual *Avoda*. The *Torah* didn't give just one message and stop. We are all very different from each other.

It is the holy obligation of each individual to know his Maalos, and the Chazal's which prove the greatness of his Maalos

שהיחס בין **קדמת הראש שבו המוח הגדול, לאחורי הראש שבו המוח הקטן**, הוא כיחס שבין היסוד האנושי ליסוד הבהמי שבבני אדם. כאן שוב פוגשים אנו את אותו כלל גדול בתורה בדבר קדושת החיים. קדושה זו מעוררת בלבנו את ההכרה ביסודות השונים שבמהות האדם, ומדגישה את מעלתו היתירה של היסוד הרוחני, שאליו צריך היסוד הבהמי להיות כפוף ומשועבד. רק ביסוד הרוחני יופיע האדם כאדם. שער הצדעיים מזהיר את האדם להיות אדם.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> דגל המוסר (שיחות מוסר שנאמרו בישיבות אור יוסף נובהרדוק בצרפת, על ידי רבנו גרשון ליבמן זצוק"ל, מהדורא שלישית, ירושלים תשסד, עמ' 50 הגברת השכל על המדות) וַיִּשְׂטֹם עֵשֶׂו אֶת יַעֲקֹב עַל הַבְּרֶכָה אֲשֶׁר בַּרֵכוֹ אָבִיו וַיִּאֹמֶר עֲשָׁוֹ בְּלְבּוֹ יִקְרבוּ ימי אבל אבי, כמשמעו, שלא אצער את אבא. יש יְמִי אֵבֶל אָבִי וְאַהַּרְגָה אֶת יַעֲקֹב אָחִי (תולדות כז מא) אומר רש"י ז"ל: יקרבו ימי אבל אבי, כמשמעו, שלא אצער את אבא. יש להתפעל מהסבלנות העצומה שמגלה כאן עשו. התורה מעידה עד כמה ההתנהגות של יעקב פגעה בו, עד כדי שהוא צועק ובוכה, רואים מכאן כמה יש ללמוד מעשו את המעלה הזו של התגברות השכל על המידות. כאשר האדם נמצא בעיצומו של נסיון, כאשר יחם לבבו, יש לתת ללב להתקרר ולהשתמש בשכל עד יעבור זעם, ולא לנקוט בפעולה מיידית. אין כאן לימוד זכות על עשו, אלא הערה ולימוד בשבילנו, שלפעמים כשהאדם נמצא במצב המידות אינו רוצה לחכות מלנקום שמא יתקרר ויתחרט. ואכן כך קרה אצל עשו, אשר אחר כך הגיע עד למצב של "וישקהו". מעשו עלינו ללמוד איך לעבור את הנסיון. נלמד איך גם אחרי מעמד הברכות, הלך ועשה נחת רוח לאביו, בקחתו לאשה את בת ישמעאל, כפי שכתוב: וירא עשו כי רעות בנות כנען בעיני יצחק אביו, וילך אל ישמעאל. עשו מחייב את כל בני האדם, איך צריכים הם להשתמש בשכלם כדי להתגבר על הנסיון. וכמו שהלל מחייב את העניים וכו'.

נגעים (א ד) רַבִּי חָנִינָא סְגַן הַכּּהֲנִים אוֹמֵר, מַרְאוֹת נְגֶעִים שָׁשֶּׁה עָשֶׁר. רַבִּי דוֹסָא בֶּן הַרְכִּינַס אוֹמֵר, מַרְאוֹת נְגֶעִים שְׁשֶּׁה עָשֶׁר. רַבִּי דוֹסָא בֶּן הַרְכִּינַס אוֹמֵר, מַרְאוֹת נְגֶעִים שְׁלּשִׁים וֹשְׁנָים. וְשִׁשָּׁה. עֲקַבְיָא בֶּן מַהְלַלְאֵל אוֹמֵר, שִׁבְעִים וּשְׁנָיִם.

The Seforim HaKedoshim say<sup>17</sup> that each

Tzaddik has his own Derech, and many of our greatest were radically different from each other. Look how two people on Yom Kippur can be total opposites. One gets a Mitzva for his fasting, while a serious Choleh who eats gets a Mitzva of: וְנִשְׁמֵּרְתָּם מְאֹד לְנַפְשׁׁתֵיכֶם ואתחנן ד protecting his life<sup>18</sup>.

אַדָּם כִּי יָהְיֶה בְעוֹר בְּשָׂרוֹ יג ב A Skeptic Who Doesn't **Believe That Hashem Can Do** Nissim, Is Punished by Not Having the Yeshua He Needs Why are Nega'im on the skin of a person? We can suggest that it's all Midda K'neged Midda. When a person talks, he is revealing his: פָּנִימִיוּת *Penimiyus* (inside) he exposed. and is: בּגלוּי Similarly. skin is the the

Chitzoniyus part of a person, and therefore a

person who speaks *Lashon Hara* gets skin problems; both are the "outside" of

a person. Everything Hashem does, is tailor-made for what we deserve, according to His *Cheshbon* of *Schar* and *Onesh* (reward & punishment).

There is a story in *Tanach* that there was a severe famine, and *Elisha HaNavi* prophesized that tomorrow there would suddenly be a tremendous amount of food. A certain person could not believe this was possible, and expressed his disbelief. *Elisha* said that since he didn't believe, and he didn't have *Bitachon* that Hashem can suddenly bring a phenomenal *Yeshua* of *Nisei Nissim*, therefore he will not be part of the *Yeshua*.

\*\*\*
Indeed, the next day, while

this individual was trampled to death. The

everyone was rushing to get food,

The more you review the Parsha of Yetzías Mitzrayim, learn Mussar like Shaar HaBitachon, and review all your Hashgachos and answered Tefilos, the more you will believe and actually see Yeshuos and Nissim in your lífe

<sup>17</sup> מהר"ל בספר גבורות ה' (סוף פרק סא) ומה שאמר עזריה שיעשה בשביל החסד הוא גם כן מדתו של הקדוש ברוך הוא, **כי הצדיקים כל אחד ואחד דבק במדה מיוחדת** כי יש צדיק דבק במדת הדין, ולפיכך אמר חנניה לא בשבילנו יעשה רק כי אין מדת הדין נותן שהרשע יוציא מחשבתו, ויש צדיק שכל מעשיו לכבוד שמו יתברך וזהו מישאל ויש שהוא דבק בחסד, ולפיכך אמר עזריה על חסדך וגו<sup>י</sup>.

ובספר קדושת לוי (פרשת תצוה) וזהו הרמז בגמרא (תענית יא ב) במה שימש משה בימי המלואים בחלוק לבן שאין בו אימרא, כי יש לכל צדיק וצדיק בחינה מיוחדת שעובד בה את הבורא, וכל בחינה יש לה גוון מיוחדת. אברהם, בגוון הנוטה ללבן. ישחק, בגוון אדום. יעקב, בגוון ירוק. וכן משה גוון מיוחדת וכן אהרן וכן לכל צדיק וצדיק מדה מיוחדת וגוון מיוחד. והנה כאשר הצדיקים מסתכלים על האי"ן ואז הם בטלים במציאות, כל אחד יכול לעבוד את הבורא יתברך בכל המדריגות שבכל הצדיקים. והאי"ן על שאין בו שום גוון וציור נקרא לבן, כאשר כתבו כל המחקרים שגוון לבן אינו גוון כלל, כי לבן מקבל כל הגוון. וזהו הרמז במה שימש משה וכו'.

ובספר אגרא דכלה (פרשת מסעי) **הצדיקים שבכל דור, אשר כל אחד דרכי עבודתו מיוחדת מזולתו**.

ובספר נוצר חסד (קאמרנא) על המשנה אֵיזוֹהִי דֶּרֶךְ יְשָׁרָה וכו' (אבות ב א) רבינו הקדוש מוהרי"י מלובלין פירש, שאין צדיק דומה לחבירו ואין בריה דומה לחברתה, וכל אחד מעשיו משונים, זה דרכו ללמוד בזוהר ובסודות התורה ובם חשקה נפשו, וזה בגמרא ופוסקים וזה בגמילות חסדים, זה דרכו בפרישות מבני אדם ובשמירות הדיבור ביותר, וזה דרכו לקשר עם בני אדם ולדבר עמהם. ובא התנא להזהיר שכל אחד יהיה לו תפארת ממעשיו שאוחז את דרכו מבלי להניחו, כי זה שרשו ותיקונו.

<sup>18</sup> וכבר היה מעשה שבא הרופא ד"ר קוק ערב יום הכפורים לביתו של מרן הגרי"ז לבדקו אם יוכל לצום ליום המחרת, וסיפר אגב אורחא שכעת בא מלבדוק את האדמו"ר ר' שלומ'קה מזוועהיל, בעת חליו לבדקו אם יוכל לצום. וכשאמרתי לו שלא יוכל לצום, אמר: עם ישראל יקיים את המצוה של וביום העשירי תענו את נפשותיכם, ואנכי אקיים את המצוה של ונשמרתם מאד לנפשותיכם. נענה מרן הגרי"ז ואמר: הרב מזוועהיל הוא צדיק אמיתי. (בנתיבות רבותינו, ח"ב פ' אחרי עה"פ וחי בהם מאד לנפשותיכם. בשם ספר צדיק יסוד עולם על הרבי מזוועהיל, עמ' 224).

The more you

really expect

Nissim, the

more you will

actually get

them. Keep

making

believe that

you expect

Nissei Nissim

Gemara proves from this story<sup>19</sup> that Hashem punishes a person *Midda K'neged Midda*. If we say that a skeptical person who doesn't believe that Hashem can do *Gevaldige Nissim* gets punished by not having the *Yeshua* he needs, then when a *Baal Bitachon* 

gets his *Yeshua*, it is also *Midda K'neged Midda*.
\*\*\*\*

The Chovos Halvavos speaks about<sup>20</sup> the Schar of Bitachon, which accompanies a person in Olam HaZeh and in Olam HaBah. The Rambam says<sup>21</sup> that: אֶ-הְיֶה means that the person who believes that Hashem can do great Nissim, will be Zoche to great Nissim and Yeshuos; while the one who doesn't believe in them, won't get them.

Bitachon is a Mitzva, and you get Schar for doing Mitzvos. Just as you believed, so do you get. Even if a person doesn't really believe, but he is afraid of a Chilul Hashem that he doubts Hashem's great abilities, so he makes believe that he believes, he will still get plenty reward.

ּבָּדָד יֵשֶׁב מִחוּץ לַמַּחְנֶה מוֹשָׁבוֹ יג מו Unless We Work Hard, It Is Normal to Be Loaded with *Middos* Issues Do you know what causes people to speak Lashon Hara and have Ga'ava etc.? It's their association with their friends and relatives, their neighbors, and all kinds of acquaintances. You have no idea how much poison the average human being has, since:

פי יֵצֶר לֵב הָאָדָם רֵע מִנְּעֵרְיוֹ נַח ח כֹא person is born with negativity. It is **normal** to be loaded with *Kin'ah*, *Ta'ava*, *Kavod*, and *Ka'as*, etc. And we all turn into blown up *Chametz* which symbolizes the *Yetzer Hara*, unless we work hard; by banging and potching and rolling the dough... until it turns into flat and humble *Matza* which symbolizes *Anava* and *Middos Tovos*.

This is why *Novardokers* would seek a quiet residence in a forest, since then they'll be

exposed to *Baalei Mussar* who are always working on their *Middos*; they would flourish from being in each other's company. Besides the reason of *Chazal* that a *Metzora* needs to be kept away from people<sup>22</sup> it can also be a *Ma'ala* being alone with Hashem, and without so many distractions from pure *Middos* which humans can cause.

.אענה, ויראה אם הטבע תצילהו מכל מקרה ואסון עכ"ל

<sup>19</sup> סנהדרין צ א, רבי שמואל בר נחמני אמר רבי יונתן, מניין שכל מדותיו של הקדוש ברוך הוא מדה כנגד מדה, שנאמר (מ"ב ז א) וַיּאֹמֶר אֱלִישָׁע שִׁמְעוּ דְּבַר ה' כָּעֵת מָחָר סָאָה סֹלֶת בְּשֶׁקֶל וְסָאתַיִם שְׁעֹרִים בְּשֶׁקֶל בְּשַׁעֵר שֹׁמְרוֹן, וכתיב (פּסוּק ב) וַיַּעַן הַשְּׁלִישׁ אֲשֶׁר לַמֶּלֶךְ נִשְׁעָן עַל יָדוֹ אֶת אִישׁ הָאֱלֹקִים וַיּאֹמֵר הָנֵּה ה' עשֶׁה אֲרֻבּוֹת בַּשְּמִיִם הֲיִהְיֶה הַדָּבָר הַזֶּה וַיּאֹמֶר הִנְּכָה רֹאֶה בְּעֵינֶיךְ וּמִשָּׁם לֹא תֹאֹכֵל, וכתיב (פּסוּק כ) וַיְהִי לוֹ כֵּן וַיִּרְמְסּוּ אֹתוֹ הָעֶם בַּשֵּעַר וַיָּמֹת.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (פתיחה, והתשיעי) והבוטח בה' ילוונו גמול בטחונו בעוה"ז ולעוה"ב, כמו שכתוב (תהלים לב י) וְהַבּוֹטֵחַ בָּה' חֶסֶד יְסוֹבְבֶנּוּ, ואמר (תהלים לא כ) מָה רַב טוּבְךְּ אֲשֶׁר צָפַנְתָּ לִּירֵאֶיךְ פָּעַלְתָּ לַחֹסִים בָּךְ נֶגֶד בְּנֵי אָדָם. לב י) וְהַבּוֹטֵחַ בָּה' חֶסֶד יְסוֹבְבֶנּוּ, ואמר (תהלים לא כ) מָה רַב טוּבְךְ אֲשֶׁר צָפַנְתָּ לִירֵאֶיךְ פָּעַלְתָּ לַחֹסִים בָּךְ נֶגֶד בְּנֵי אָדָם. <sup>21</sup> דברי הרמב"ם הובאו בספר אגרת על הבטחון (לרבי יוסף זלמן בלאך, הוצאה שלישית עם הוספות ותיקונים, מאנסי תש"ע, עמ' כב) וז"ל, ובספר תולדות מנחם על הגה"צ ר' נחומק"ע מגראדנא זצוק"ל (דף 100) וז"ל, בטח נודע לך פירוש הרמב"ם ז"ל על הפסוק אהי' אשר אהי' שפירושו הפשוט הוא כי הקב"ה אמר למשה עבדו אהי' לכל איש, כאשר אהי' חקוק בלבו, אם האיש הוא מאמין ובוטח בי באמת ובתמים, כי הטבע הוא בידי ואוכל לעשות נסים ונפלאות למעלה מדרך הטבע, אעשה עמו נסים ונפלאות, ולא אעזבהו על יד המקרה, ובעת צרה אענהו. אך האיש אשר לא יתן אמון ובטחה בי, ולא יאמין כי אני הוא יקרא ולא הטבע ובידי לשנותה, רק יחשוב בלבו שהכל נעשה רק בדרך הטבע ובמקרה, אעזבהו ג"כ על יד המקרה והטבע, ואז יקרא ולא

<sup>22</sup> רש"י עה"פ בַּדָד יֵשֶׁב (יג מו) שלא יהיו שאר טמאים יושבים עמו. **ואמרו רבותינו** מה נשתנה משאר טמאים לישב בדד, הואיל והוא הבדיל בלשון הרע בין איש לאשתו ובין איש לרעהו, אף הוא יבדל.

*If you want to* 

grow, try to

spend time

basking in the

Símcha of your

past successes

in Torah.

Tefila, Chesed,

and Shviras

HaMiddos.

You may end

up moving

guicker than

anyone!

(My *Rebbe* told me that one of the reasons why *Bitachon* is so difficult, is because the people around us are in a different direction of *Bitachon*). The word נָגַע (*Tzora'as*) means being **touched** by the finger of Hashem (RSRH<sup>23</sup>). We can also suggest that it also implies a message to avoid *Negi'os*. \*\*\*\*

R' Gershon Liebman Zatzal told me that the reason why I shouldn't care what people think, is because they don't really have their own Da'as. Whatever they see or do, is just like a monkey (מַעֲשֶׂה קוֹף), living off what he's been fed all his life.

Believe it or not, parents and friends control everything you do and all your *Shitos*. The toughest *Baalei Shita* are usually just products of their environments. The Arabs are brainwashed into believing in holy wars, and the Nazis did plenty of brainwashing to get their nation to be so outrageously cruel.

L'havdil, if you're raised Litvish, Chasidish or Sephardic, etc. you follow what you're taught, or whatever makes you come out ahead, and whatever gives you more Kavod from your: סְבִיבָּה environment. Being away from people can give you a pure mind of your own, and this is why the Alter of Novardok Zatzal did so much Hisbodedus, and his entire Shita came from this.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*
Notice that a Metzora has a: לֹג שָׁמֵן (a

measurement of oil) as part of his *Kapara*. Oil floats on top, and is separate from all other liquids. So must a *Metzora* separate himself from all his *Negi'os* that cause all *Bain Adam La'chaveiro* problems. Like for example, doing *Ha'tavah B'makom Hakpada* i.e., *Davka* doing a favor (*Ha'tavah*) instead of

being upset (Hakpada), is the opposite of Negi'os (bad Middos). Just like the Metzora must physically remove himself from the public, so does his Kapara require a: מֹל (measurement of oil), which symbolizes being removed from others and being higher, like oil that floats on top. Like Dovid, the Melech HaMoshiach who was anointed with oil, and he spent all his formative years being away from people.

Oil can also symbolize the light that he will have in his life when he purifies himself, and this will remind him to be on fire in *Avodas Hashem*. A fiery *Oved* doesn't need to speak *Lashon Hara* to make him

feel good.

Learning *Mussar B'hispa'alus* (with a soft *Niggun*), or dancing and singing a lot, learning with a *Bren*, giving a *Chabura* (informal shiur), or being pressured to do lots of *Zikkui HaRabbim*; gives plenty of fire. And, of course, *Tefila*. וְהַעֲרֵב נָא "Make it sweet!" Oil also reminds you to aim for the top, and to see yourself as someone special. Don't

<sup>23</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וְהָיָה בְעוֹר בְּשָׂרוֹ לְנֶגַע צָרָעַת (יג ב, עמ' רצז) ברוב המקומות שבהם נזכרת תיבת "נגע", ברור שהיא אינה מתייחסת למצב רגיל של מחלה, אלא למחלה הבאה כתוצאה מגזירת אלוקית מיוחדת. אדם שנגוע בנגע, הוא "נגוע", פשוטו כמשמעו, "נגעה" בו אצבע אלוקים. "נגע" הוא צורה חלשה יותר של "נגף", שהוא שורש "מגפה", מכת מוות פתאומית. רגילים לתרגם "נגע" כ"מחלה", וגם אנו תרגמנו כך בתרגום הלועזי, בהיעדר מילה מתאימה. אך "מחלה" אינה מביעה כראוי את רעיון ה"נגע". "מגפה" אינה טובה ממנה בהרבה, שכן היא מציינת רק את הסבל והייסורים של הנגועים, אך אינה תופסת את משמעותו של ה"נגע" מבחינת מקור מוצאו. לכן לומדת הגמרא בהוריות (י הסבל והייסורים של הנגועים, אך אינה תופסת את משמעותו של ה"נגע" מבחינת מסמאים אלא אם כן ניתן ליחסם לגזירת שמים מיוחדת. ולא לסיבות אחרות, פרט לנגעי רוחות, פרט לנגעי כשפים.

forget to exaggerate your greatness, and avoid that *Anava P'sula*.

#### Story

Here is a story of a *Tzaddik* who overcame his *Negi'os*. When R' Avigdor Miller *Zatzal* 

was asked by R' Hutner Zatzal to say Shmuessin in Mesivta Rabeinu Chaim Berlin, he refused, since: אֵין שָׁנֵי מִלְכִים מִשָּׁתַּמִשִּׁים בְּכֵתֵר אֶחָד "Two kings cannot wear the same crown". Because of this refusal, we have the Seforim Pachad Yitzchok of Hutner: all a Zechus for a selfless pure מגיעה-non (selfless) person (R' Avigdor Miller Zatzal), and notice how the whole world is reading Toras R' Avigdor Miller Zatzal today!



R' Avigdor Miller

If you learn how to hate

Kavod the way R' Avigdor Miller Zatzal did, then your life will be much less complicated, and you'll be much more relaxed and happy!

You have *Bitachon* in our most powerful Hashem, who can do anything and is the *Shoresh* (root) of all *Hatzlachos*, and not in weak, feeble, measly, worthless humans, who have zero real power, no matter how scary they may seem.

חֹדֵשׁ הַאַבְיב פרשת בא, יג ד

## Remember All the Details of The *Yeshua*That Hashem Gives You

The reason for having two months of *Adar* is in order that *Pesach* should come out during the spring, as it says: חֹדֶשׁ הָאָבִיב פּרשת בא, יג ד the month of spring. The *Torah* is showing us how important it is to remember all the **details** of the *Yeshuos* that Hashem gives you in your life. Remember that we left

Mitzrayim during beautiful spring weather! When Yosef was sold to Mitzrayim, the Arabs who took him were selling sweet smelling Besomim, instead of smelly disgusting kerosine, which they usually sell.

This Hashqacha told Yosef how Hashem would eventually give him a sweet life (he would be a *Melech* in *Mitzrayim*) Yetzias Mitzrayim is a: בָּנַיָן אַב prototype to all our daily Always Yeshuos. thank Hashem for every detail. "Not only did Getzel pay back your debts, but he did it with a smile!" Remembering details is extremely important, and it is M'chazek our Emuna Bitachon. And it gets us to realize the extreme love that Hashem has for each and every one of us.

We also learn how to treat our fellow man, since we are always trying to emulate Hashem, as it says: וְהָלֵכְתָּ בַּדְרֶכְיוֹ תבא כח ט follow in the ways of Hashem. Be nice! Through and through! (P.S. only if it doesn't cause you stress).

### הפטרה לפרשת תזריע

ָהָלוֹךְ וְרָחַצְתָּ שֶׁבַע פָּעָמִים בַּיַּרְדֵּן וְיָשֹׁב בְּשָׂרְךְּ לְךְּ וּטְהָר מ"בהי

#### Blaming Your *Yissurim* on Your Sins Is Often a Trick of The *Yetzer Hara* to Get You Depressed

Naaman, the Syrian general had Tzora'as, and Elisha told him to immerse himself in the Yarden river, and he'll be cured. We don't find that Elisha told him that this was a punishment for a sin, although Naaman was

an enemy of the *Yidden* and had just won a war against *Klal Yisroel*. Not always is it *K'dai* to blame your *Yissurim* on your sins. Often, it's the worst thing to do so, and it is a trick of the *Yetzer Hara* which only gets you depressed.

Psoriasis is a skin disease which sounds exactly like *Tzora'as*. I knew three famous *Tzaddikei HaDor* who were the purest and noblest people in *Klal Yisroel*, and they all had chronic psoriasis. They were the **opposite** of *Baalei Lashon Hara* and *Baalei Ga'ava*. A person once developed an itchy skin problem *Davka* during *Parshas Tazria-Metzora*, and he was worried that he did something wrong.

I told him: "Look what good company you have!" (These three biggest *Tzaddikim*). In *Novardok*, I was told that the main *Teshuva* for an ailment, is to have *Bitachon* that you'll be cured. *Naaman* listened to the *Navi*, and perhaps being: טוֹבֵל immersing is a sign of a **desire** for purity, and is enough to cure. Never become a smarty and decide that you or your friend is being punished. This is why *Hagar* was sent away, since: וַתַּקַל גְּבֶרְתָּה לֹךְ טִזְּ לֹרְ טִזְּ לֹרָ טִזְּ לֹרְ טִזְּ לֹרְ טִזְּ לֹרְ טִזְּ לֹרְ טִזְּ לֹרְ טִזְּ לֹרְ עִזְּ לִּבְּלְתָּה said that *Avshalom's* revolt was thanks to the sins of *Dovid*. (*Meforshim*<sup>25</sup>).

The *Pele Yoetz* says<sup>26</sup> that foolish people make these *Cheshbonos*, and R' Dovid Feinstein *Zatzal* said: אֵין לִי עֵסֶק בְּנָסְתָּרוֹת nobody really knows. And if you like being critical with *Cheshbonos* of Hashem's punishments, make sure that you also see how all the good things in your life are rewards for your goodness.

Avraham Avinu was known for having an Ayin Tova. It makes perfect sense why Hagar was sent away from Avraham Avinu's house, since she had Ayin Ra'ah.

## NOVARDOK

A friend of mine who knew R' Chaim Halpern *Zatzal* helped him raise money for *Novardok* in the USA. He told R' Chaim that he was a

Baal Teshuva. R' Chaim told him not to look at himself as а Baal Teshuva: instead, he should see himself as a Ben Torah, who happens to be a Baal Teshuva, but he identifies mainly himself as a Ben Torah.



R' Chaim Halpern

Novardok was quite sensitive to a person's dignity, despite all their *Pratim*.

\*\*

In fact, R' Wainkrantz Zatzal once told

רש"י בפרשת לך עה"פ וַתֵּקַל גְּבָרְתָּהּ בְּעֵינֶיהָ (טז ד) אמרה, **שרי זו אין סתרה כגלויה, מראה עצמה כאלו היא צדקת ואינה** צדקת, שלא זכתה להריון כל השנים הללו, ואני נתעברתי מביאה ראשונה.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> מעם לועז (על ספר שמואל ב, עמ' רו, בשם האברבנל) ודיבר שמעי נגד דוד דברים קשים, שכל מה שבא על שאול, שנפל הוא ובניו, בא גם אליו שמלך תחתיו, שהרי כל בני שאול מתו בחרב, והנה גם בנו אמנון נהרג. ולא זו בלבד, אלא וַיִּתֵּן ה' אֶת הַמְּלוּכָה בְּיֵד אַבְשְׁלוֹם בְּנֶךְ (ש"ב טז ח) אתה נענשת בעונש קשה עד מאד, שבנך שיצא מחלציך עמד עליך ולקח מלכותך, ודבר זה לא אירע לשאול. וְהַקְּשִּׂיָה מכולם, שה' נתן המלוכה לבנך. ועוד, וְהִנְּךְ בְּרֶעֶתֶךְ, שאול לא עמד מלך במקומו בחייו, ואילו אתה חי וקיים ורואה ברעתך כיצד בנך לקח מלכותך.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> פלא יועץ (ערך סניגוריא) וביותר צריך ליזהר כשאדם נתון בצרה ללמד עליו סניגוריא ושלא להזכיר עונותיו **כמנהג קלי הדעת שאומרים זה וזה גורם ועל כן באה עליו הצרה הזאת** כי ידוע שאין השטן מקטרג אלא בשעת הסכנה ונמצא שיגלו שמים עונו וארץ מתקוממה לו **וביותר צריך ליזהר שלא להזכיר חובת שוכני עפר** שהם עומדים בדין, וראיתי תועי רוח שכשרוצים לדבר תועה על שוכני עפר מקדימין לומר "אחרי מות קדושים אמור" ותכף עושים להפך ואומרים "מצורע אחרי מות" ומה הועילו בתקנתם? ואיש טוב מדבר טוב על ישראל ומביא גאולה לעולם.

someone to take a job in a place that they will respect him, and not a place where he'd be looked down upon. He was always building people up, including his *Talmidim*, and the staff in his *Yeshiva*.

\*\*\*

He told me that the build-up you get can make the difference between success and failure. R' Chaim was also very street-wise, and he knew the mentality of different kinds of people very well. This can have a lot to do with the *Vaadim* in *Novardok*, where people opened up, and the *Vaad* members could become like professional psychologists. \*\*\*\*

R' Chaim gave several speeches when he was collecting, and his main theme was always how lucky we are to be from the holy Jewish nation. He was super warm & humble, despite his strong personality, and people loved him. He took a strong interest in people, and remembered their pecklach even after a long time. He really cared.

This was *Novardok* training; to love and to care, to respect, and to take an interest. He was the same with all his grandchildren and his in-laws, etc. He told me how learning *Mussar* for many hours put him in a happy world, and all the problems that people have with *Kedusha* disappeared because of high dose of *Limud HaMussar*. He **loved** *Limud HaMussar*; it was his life!

## The Yetzer Hara of Self-Pity A NOVARDOKER BIRUR

A friend of mine had tremendous aggravation from his son who wasn't doing well with *Shiduchim*. He went to Rav Galinsky to cry his heart out, since he realized that his son would probably remain a broken *Bachur* for the rest of his life. R' Galinsky *Zatzal* told him that his pain was unfounded. He had plenty

of Nachas from his other children; so why wasn't he dancing all day about them?? R' Galinsky Zatzal explained to him that people have a weird Geshmak in being sad, and they feel a certain sick importance about being a nebach. Self-pity is a Yetzer Hara! And: עִיקָר חִיוּת הָאָדָם שָׁבִירַת הַמְדוֹת וָאִי לֹא לָמָה לו חיים the main point of life is Shviras HaMiddos. (Gr"a<sup>27</sup>). Our main purpose in life is breaking our *Middos!* The Orthodox community was always pained by all those anti-Semitic, self-hating Jews (like the N.Y. Times) who love putting themselves down! \*\*\* It's all the same Midda; i.e., let's be negative and destroy ourselves! Similar to the Arabs who are busy blowing themselves up and hurting everybody; this is unfortunately the same idea. Just as we see the fallacy in their sick behavior, so should we realize that when

Middos are tricky. Believe it or not, we all have a predisposition to secretly enjoy being a "Rachmanus case" way before our actual difficult issue came up! We need to fight this all our lives, by being happy to the extreme. Working on Middos needs Mesirus Nefesh.

we are sad, it is often the same idea.

Rachmana Litzlan!

\*\*\*

I know a certain *Yungerman*, that whenever he has any kind of difficulty in life (including physical maladies), he yells at himself and he says: "You get what you secretly enjoy!" "Stop looking for trouble!" בְּדֶרֶךְ שָׁאָדָם רוֹצָה לִילֵךְ, בָּה מוֹלִיכִין A person is led in the way he wants to go!! He told me that it works like magic! Sometimes he needs to persist until he sees results. All kinds of problems disappear (including blood clots, *R"L*).

<sup>27</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחְזֵק בַּמּוּסָר אַל הֶּרֶף נִצְרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי לשבור מה** שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nouthly Supporter

## Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon

tax ID 87-4766435 Address: 11 Isabella dr Lakewood NI 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com You will get a reply with your monthly supporter number which you will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/M)

\$ 600 (\$ 50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

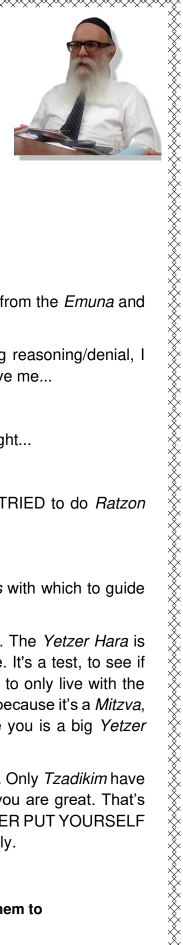
#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/">https://pay.banquest.com/</a>
   shaareibitachon





## Questions To Rabbi Mandel



#### **Feels Guilty for Sins**

#### Question:

Thank you for the constant *Chizuk* I receive from hearing your shiurim, and from the *Emuna* and *Bitachon* hotline.

Please help me in my situation. I realized that through carelessness/wrong reasoning/denial, I have unfortunately sinned greatly. I have been davening to Hashem to forgive me...

How do I know if my *Teshuva* is accepted?

I am worried about punishment, and the Ruchaniyus effect I may have brought...

I am worried about the *Din* when *Moshiach* comes...

I worry if Hashem is *Chas V'shalom* angry with me. My whole life, I have TRIED to do *Ratzon Hashem...* How could I have erred?...

How can I be B'simcha when this weighs so heavily on my heart?

Thank you for your time, and may Hashem continue to grant you the *Emes* with which to guide us.

**Answer:** You should realize that this is nothing more than the *Yetzer Hara*. The *Yetzer Hara* is trying to get you to think that Hashem doesn't like you. But that is a total lie. It's a test, to see if you will function without the immediate gratification. A person doesn't need to only live with the feeling of love and approval for what they are doing. You have to do *Mitzvos* because it's a *Mitzva*, and that way you will get more *Schar*. The worry that Hashem doesn't like you is a big *Yetzer Hara*, and you have to go extreme and insist that Hashem loves you.

פָּי אֶת אֲשֶׁר יֶאֱהַב ה' יוֹכִיחַ משלי ג יב Hashem gives difficulties only to those He loves. Only *Tzadikim* have difficult tests, and your situation proves just the opposite, it's a proof that you are great. That's how you should view it, because your thoughts are the real *Yetzer Hara*. NEVER PUT YOURSELF DOWN, NO MATTER WHAT! You have to work on viewing yourself positively.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com