Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



מטות-מסעי

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

Bitachon Weekly פרשת מטות מסעי תשפ"ד

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A

REQUEST TO: weeklybitachon@gmail.com

# AND NOW IN SPANISH bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY מטות מסעי תשפ"ד

### IN THIS ISSUE

- RESPECT AND CHERISH EVERY WORD YOU SAY
- PEOPLE CAN HAVE A YETZER HARA TO INFLICT HARM ON THEMSELVES
- BEWARE OF HARMFUL FRUMKEIT
- LAUGHING DRIVES AWAY ALL EVIL KOCHOS
- TALKING ABOUT CUTE KIDS AND GETTING INTO A HAPPY MOOD DISTRACTS AND CURES
- TRUE CLOSENESS TO HASHEM IS WHEN YOU'RE IN THE DISTANCE
- JUST STRUGGLING TO AIM IN THE RIGHT DIRECTION IS TOTAL PURITY
- THE STRONGER THE YETZER HARA, THE GREATER THE KEDUSHA
- OUR PRESENT INCOMPLETE STATE IS IDEAL... AND THE MOST REAL
- DESPITE ALL ITS CHALLENGES AND PAIN AND TUM'AH, OUR PRESENT GALUS IS PRICEI ESS
- HOW PRECIOUS AND UNPARALLELED IS YOUR PRESENT PERSONAL PROBLEM
- LIFE IS FULL OF ALL KINDS OF DELAYS AND DISAPPOINTMENTS
- YOU GET OLAM HABAH FOR ACCEPTING ALL THOSE SITUATIONS THAT YOU DON'T WANT
- BECOME A TRUE HAPPY MASMID!
- CONSTANTLY GLORIFY "TOV" (GOOD) AND BE M'VAZEH "RA" (BAD)
- A MITZVA HAS TO BE PRECIOUS AND BEAUTIFUL IN YOUR EYES
- STORIES OF NOVARDOK

# פרשת מטות מסעי

Vour

words

have

much

more

power

than

you

realize

### לאׁ יַחֵל דְּבָרוֹ לּג Respect and Cherish Every Word You Say

Your words are holy – don't make them: You empty! Don't cheapen your power of speech! Imagine! A human has the power of creating a new *Mitzva* just by uttering and saying something (he creates a *Neder* or a *Sh'vua* (vow), and he now has a *Mitzva* to fulfil his words). He can even create his own unique

sin that only he has. This is a *Siman* of how we should regard and cherish every word we say.

\*\*

"Better a positive lie", since the words you say are like *Malachim* and they can become more and more true. דְבָרִים קִידושׁין נגא Words that are not spoken (that remain in the heart) are not words. Who cares what you are thinking in your heart. If you speak nicely about a person or a situation, it creates a *Bracha* in his life. Sometimes you'll see the positive outcome of your words right away, and sometimes only later.

The more you force yourself to believe in your own words, the more power they have! They say that as soon as you say something positive or negative, the *Malachim* immediately react and they say: אָמֵן כֵּן יְהִי רָצוֹן Amen, may it be His will! The whole universe echoes your words, and you create goodness or evil according to what you say.

TRUE STORY

A Yungerman was in the hospital with his

small child who had a serious problem (I believe the child couldn't breathe). He spent a whole night saying how the child was 100% cured, and in the morning the child was discharged from the hospital and in perfect condition. I heard this from the *Yungerman* himself.

L'havdil, I heard a similar story about a person whose liver was just about gone because of his heavy drinking. His mother

spent a whole night praying, and in the morning he was a new person.

לְעַנֹּת נָפֶשׁ לּידּ People Can Have a *Yetzer Hara* to Inflict Harm on Themselves

If a woman shall make a *Neder* which harms herself, her husband or father have the power to annul it. (*Rashi*<sup>1</sup>). It is interesting how a woman can make *Nedarim*, and be extra frum and harm herself and others with *Frumkeit*, and the *Torah* has her father and her husband stop this. People can have the

tendency to inflict harm upon themselves, and the *Torah* speaks about keeping this in check. Just like people feel proud about kamikaze suicide missions and Jihad stupidities, *L'havdil*, we all can have unhealthy tendencies for self-destruction. \*\*

## דָרְכֶיהָ דַרְכֵי נֹעַם משלי ג יז Beware of Harmful *Frumkeit*

The Torah says: וּבָחַרְתָּ בַּחַיִּים נצבים ל יִט Chose life! Doesn't everyone want to live? Not really! All negative and critical types of people have destructive tendencies. This is actually a major common Yetzer Hara! The Velt says:

רש"י עה"פ כֶּל נֵדֶר וְכָל שְׁבֻעַת אָסָּר לְעַנֹּת נָפֶשׁ אִישָׁהּ יְקִימֶנּוּ וְאִישָׁהּ יְפֵרֶנּוּ (ל יד) לפי שאמר שהבעל מפר, יכול כל נדרים במשמע, ת"ל לְעַנֹּת נָפֶשׁ, אינו מפר אלא נדרי ענוי נפש בלבד, והם מפורשים במסכת נדרים.

Those

who are

involved

all day in

thanking

for basics

don't

complain

so easily

"You can be as happy as you want to be!" Sadness and complaining has a certain appeal that the *Yetzer Hara* creates, and it hampers your growth and productivity in a big way, *Rachmana Litzlan*.

A person doesn't realize how the Yetzer Hara tricks him throughout his life, and he doesn't

realize what an actual *Geshmak* he may have in being a "failure" or being "weak" or "incapable". This could be a reason why *Tumas Meis* (*Tum'ah* that comes as a result of contact with a corpse) is so: חָמוּר severe, and whatever touches a *Meis* is also *Tamei*, because a person has to be a: בּוֹחֵר בַּחַיִּים אֶל כֶּלִי Live water! Live! Enjoy! This cures *Tum'ah*.

Rabeinu Yonah in Mishlei<sup>2</sup> and the Rambam<sup>3</sup> speak about the tremendous *Inyan* of being *B'simcha*.

Why do we need a special *Inyan* to be *B'simcha*? Doesn't everyone want to be happy anyway? We see that there is a special *Yetzer Hara* **not** to be *B'simcha*, and therefore we need to be told to be *B'simcha* (or else)!

# Laughing Drives Away All Evil Kochos TRUE STORY

A Yungerman called me up about his wife who had just told him that she wishes he would die! He was all worried about what such a statement would cause, Hashem Y'racheim. It's a bad sign, and all kinds of

*Tzaros* are on the way for saying such a thing, Chas V'shalom! Do you know what I told him? That it means zero and if anything - it's a Segula for having a long and healthy life! He started laughing, and indeed, when you laugh you drive away all the evil Kochos - they are not comfortable with happy people! They attracted to worriers complainers, and people who are full of superstition and negativism! These are the frumies who need a relative or friend to set them straight, and teach

them to enjoy life without unnecessary restrictions and worries, *Chumros*, etc. \*\*\*\*\*\*\*\* But I did recommend that his wife should be taught to speak in a more refined manner. And maybe if he would be nicer to her, she would be less nervous and not talk this way.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> רבים יונה בפירושו למשלי עה"פ שָּמְחָה לַצַּדִּיק עֲשׂוֹת מִשְׁפֶּט וּמְחָתָּה לְפֹּעֲלֵי אָוֶן (כא טו) הנה חובה עלינו לעבוד את השי"ת בשמחה, כאשר כתוב (תבא כח מז) תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עַבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׁמְחָה וּבְטוּב לֵבְב, ונאמר (תהלים ק ב) עַבְדוּ אֶת ה' בְּשִׂמְחָה, והצדיק ישמח כאשר זולתו עובדים את השי"ת ומרחיקים און ועושים משפט, כי מדת הצדיק להאנח אם עשק רש וגזל משפט יראה במדינה, וישמח בעשות העם משפט ורדפם צדק ואמת. ומדת השמחה, התעורר הלב והתפשט הרוח על מצוא חפצו, והיא יותר מן הגילה והמשוש, כאשר יוכיחו הכתובים.

ושם עה"פ אַל יַלִּיזוּ מֵעֵינֶיךְ שָׁמְרֵם בְּתוֹךְ לְבָבֶךְ (ד כא) יכתוב תרי"ג מצות ויביט בהם פעם ופעמים בשבוע, ויתן לבו אם הוא מקיים כולם, ואם יראה כי הוא מקצר בשמירתם, ישוב מדרכו ויתוודה על זה ויוסיף זהירות, וכאשר ימצא את נפשו כי אחזה מקיים כולם, ואם יראה כי הוא מקצר בשמירתם, ישוב מדרכו ויתוודה על זה ויוסיף זהירות, וכאשר ימצא את נפשו כי אחזה והחזיקה בשמירתם וזהירתם, יודה את השי"ת וישמח בלבו, ויקבל שכר על השמחה, כי השמחה במצות מעיקרי העבודה. ובספרו שערי תשובה (ש"ד אות ט) וְהַשֵּׁנִית, כִּי בִשְּאָר יָמִים טוֹבִים אֲנַחְנוּ קוֹבְעִים סְעוּדָה לְשִׁמְחָת הַמִּצְנָה, כְּי יִגְדֵּל וְיִשְׂגָה מְאֹד שְׁכָר הַשְּמְחָה עַּמְרָ הַמָּצְנָה, כְּמוֹ שֶׁנֶּאֲמֵר (דה"א כט יז) וְעַתָּה עַמְךְ הַנִּמְצְאוּ פֹּה רָאִיתִי בְשִׂמְחָה לְהִתְנַדֵּב לְךְ. וְנֶאֱמֵר (תבא כח מז) תַּחָת אֲשֶׁר לֹא עַבְדָתַ אֵת ה' אֵלקֵיךְ בִּשְׂמְחָה וּבְטוּב לֶבָב.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> רמב"ם הלכות לולב (ח טו) השמחה שישמח אדם בעשיית המצוה ובאהבת הא-ל שצוה בהן, עבודה גדולה היא, וכל המונע עצמו משמחה זו ראוי להפרע ממנו שנאמר (תבא כח מז) תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עַבְדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׁמְחָה וּבְטוּב לֵכָב, וכל המגיס עצמו משמחה זו ראוי להפרע ממנו שנאמר (תבא כח מז) תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עַבְדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׁמְחָה וּבְטוּב לֵכָב, וכל המגי וחולק כבוד לעצמו ומתכבד בעיניו במקומות אלו חוטא ושוטה, ועל זה הזהיר שלמה ואמר (משלי כה ו) אַל תִּתְהַדַּר לְפְנֵי מֶלֶךְ. וכל המשפיל עצמו ומקל גופו במקומות אלו הוא הגדול המכובד העובד מאהבה, וכן דוד מלך ישראל אמר (ש"ב ו מז) וְהַמֶּלֶךְ דְּוִד מְפְדֵּז מְפְדֵּז מְפְדֵּז מְפְּדֵּז מְפְּדֵּז מְפְּדֵּז מְפְּדָּז מְפְּדֵּז וּמְכָלְרָּרְ לַפְנֵי עוֹד מִזֹאֹת וְהָיִיתִי שָׁפָל בְּעֵינָי, ואין הגדולה והכבוד אלא לשמוח לפני ה' שנאמר (ש"ב ו טז) וְהַמֶּלֶךְ דְּוִד מְפְדֵּז וֹמְכֵלְרָבר לְפְנֵי ה'.

Every case is different.

### Talking About Cute Kids and Getting into A Happy Mood Distracts and Cures

### TRUE STORY

A Yungerman called me about his son who was attacked by two gigantic dogs, and although nothing happened, he is still traumatized (especially since he is a sensitive type). I yelled on the phone that those stupid dogs had no power over him, and he is stronger than them. I insisted that he isn't really traumatized, and I make a joke out of everyone being traumatized these days for one reason or other.

Of course, a trauma can be a real problem,

but my constant laughing and making jokes of silly traumas had a big effect on this boy. I said that he will be strong and perfect, he'll get married and have a *Lebediker Chasuna*, and have loads of adorable cute kids whom he'll be "eating up". It worked wonders. He was full of humor and *Simcha*.

Getting a person into a happy mood and talking about cute kids and weddings etc. distracts and cures many times. I speak in a strong voice like I know for sure, and this has lots of convincing power; and people can have *Yeshuos* even in more severe cases.

### **STORY**

A father called me that his two-year-old girl was born unable to see, digest, or move, etc. The doctor described her as a "stone". I told

him that his positive mind can affect her health. After working on *Bitachon* and *Simcha* 10 minutes daily, this girl walks, runs, digests, sees, and smiles, etc. She is gradually talking more and more

# תשעה באב

### מָצְאוּ כְרוּבִים הַמְּעוֹרִין זֶה בָזֶה יומא נד ב True Closeness to Hashem Is When You're in The Distance

Chazal say<sup>4</sup> that when the *Goyim* entered the *Heichal* in order to destroy it, they found the *K'ruvim* hugging each other. Why were the

K'ruvim hugging each other Davka on Tisha B'av<sup>5</sup>? For 400 years they were either looking at each other (when Hashem was happy with Klal Yisroel), or they were facing away from each other (when Hashem was upset with us). Hugging is a gesture of L'ma'aseh, and just looking at each other is a **distant** closeness.

This sounds so odd. When we are in *Galus* and are distant from Hashem, THEN the *K'ruvim* are close; and when we are in *Eretz Yisroel* then they are distant?! It seems from here that there is something about *Galus* that makes it more *L'ma'aseh* than being in *Eretz Yisroel!* The truth is that the true closeness to Hashem is when you're in the distance, and you wish to be close and you yearn for Hashem.

laugh despite difficulties come out ahead

Those who

יומא נד ב, מאי (מ"א ז לו) כְּמַעַר אִישׁ וְלִיּוֹת, אמר רבה בר רב שילא, כאיש המעורה בלוייה שלו (הנדבק וחבוק באשתו בין זרועותיו). אמר ריש לקיש, **בשעה שנכנסו גוים להיכל ראו כרובים המעורין זה בזה**, הוציאון לשוק ואמרו, ישראל הללו, שברכתן ברכה וקללתן קללה, יעסֶקו בדברים הָללו, מיֵד הזילום, שנאמר (איכה א ח) כֶּל מְכֵבְּדֶיהָ הִזִּילוֹהָ כִּי רָאוּ עֶרְוָתָהּ.

<sup>5</sup> כן הקשו הראשונים, עיין ריטב"א יומא שם (נד ב, ד"ה בשעה) הקשה הרב בן מיגא"ש ז"ל, דהא בב"ב (צט א) אמרינן שלא היו פניהם איש אל אחיו אלא כשהיו עושין רצונו של מקום.

וכתב בספר מנחם משיב נפש (לר' מנחם מאניש היילפרין אב"ד דק"ק בראדי, לעמברג תרסו, שם ד"ה רש"י ד"ה הוציאום) וזה כמה שנים שמעתי בשם אחד קדוש מדבר (ואיני זוכר שמו הטוב וקמי שמיא גליא) ליישב קושית הר"י בן מיגאש דזהו בסוד כביכול חייב אדם לפקוד וכו' בשעה שיוצא וכו' ודפח"ח זכרונו לברכה. (וכבר כתב כן בספר בני יששכר בשם המגיד, במאמרי חדש תמוז אב, מאמר ג אות א, ד"ה ועפ"ז).

Bitachon Weekly פרשת מטות מסעי תשפ"ד

R' Boruch

Ber Zatzal

would call

Bnei

Torah

"M'vakshei

Hashem"

אָלֶיךְ תַּעֲרֹג עַל אֲפִיקִי מִיִם כֵּן נַפְּשִׁי תַּעֲרֹג אֵלֶיךְ אַלְקִים תהלים מב ב As a deer yearns for a stream of water, so does my soul yearn for You. Hashem.

- שׁוֹטְטוּ בְּחוּצוֹת יְרוּשָׁלֵם וּרְאוּ נָא וּדְעוּ וּבַקְשׁוּ בְּרְחוֹבוֹתֶיהָ אִם תִּמְצְאוּ אִישׁ אִם יֵשׁ עֹשֶׁה מִשְׁפֶּט בְרְחוֹבוֹתֶיהָ אִם תִּמְצְאוּ אִישׁ אִם יֵשׁ עֹשֶּׁה מִשְּׁפֶּט Search the streets of Yerushalayim, if you find even one person who seeks Emuna, I will forgive the entire city.
- יִשְׂמַח לֵב **מְבַקְשֵׁי** ה' תהלים קה ג Rejoice all you **seekers** of Hashem!

We see that the *M'vakesh* (seeker) is the most real! It's the person who strives and struggles; not the person who is already there! It's the potential *Baal Teshuva*, upon who we say: בְּמָקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים בְּמְלֵי שָׁבַּעֲלֵי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדיקים *Baalei Teshuva* are even GREATER than pure *Tzaddikim!* The one who was

already full of dirt and *Tum'ah*, who strives to come back; he ends up higher!

I once heard in the name of R' Yaakov Galinsky *Zatzal*, that the fine Jew who is a big *Rosh Yeshiva* with lots of *Talmidim* and *Kishronos* (ability) and *Kavod* etc., is nothing compared to his Bubby who had loads of struggles and *Tefilos* in order to be *Zoche* to such a grandson. Look how *Rochel* and *Leah* had to struggle; especially *Leah!* With all these tears, she built *Klal Yisroel!* 

# Just Struggling to Aim in The Right Direction Is Total Purity

And the *Bizyonos* she had to go through, like it says: וַיַרְא ה' כִּי שְׁנוּאָה לֵאָה ויצא כּט לא Hashem saw that *Leah* was unloved. This is **real!** And notice that even during the time of the *Bais* 

Hamikdash, the Para Aduma had to be taken OUT of the Bais Hamikdash, and when the Cohen would sprinkle its blood, he aimed in the direction the Kodesh HaKodoshim. You want to become pure? Aim and focus and struggle in the right direction; this is total purity.

"Being there" is zero compared to "wanting" and "trying" to be there. And *Galus* means "being out in the sticks" and always aiming to *Eretz Yisroel*, and davening towards the

direction of Yerushalayim! Look how much Torah and Mesirus Nefesh Al Kiddush Hashem took place in Galus! When Hashem needed a Kapara for Mechiras Yosef (the sale of Yosef), there was no Dor that produced 10 giants during the 800 years of two Bais Hamikdash's.

# The Stronger the *Yetzer Hara*, The Greater the *Kedusha*

Only after Churban Bavis Sheini did we had Rabbi Akiva and Raban Shimon ben Gamliel. etc. who qualified to be killed Al Kiddush Hashem, and thereby be M'chaper on Mechiras Yosef. The Tachlis of a human is to have a physical *Guf* (body) and a big *Yetzer* Hara; and with that, to serve Hashem. Like the Kotzker Rebbe said<sup>6</sup>: Hashem says "I have enough Malachim in Shamayim! In Olam HaZeh I want humans to serve Me". And the bigger the challenge against a strong Yetzer Hara, the bigger Kedusha. Like living in a dark Galus, without the light and beauty of the Bais Hamikdash. And the more we have a chance to turn ourselves around from bad to good. The *Ohr* HaChaim says that Hashem has lots of

<sup>6</sup> מימרא בשם הרב הקדוש רבי מנחם מנדל מקאצק זצוקלה"ה (הובא בהרבה ספרים) על הכתוב בפרשת משפטים "וְאַנְשֵׁי קֹדֶשׁ תִּהְיוּן לִי" (כב ל) עיקר רצון השי"ת הוא שתהיו לו "אנשי קדש", לא מלאכים קדושים אלא אנשים קדושים, יצורים מבשר ודם עם צרכי הגוף, שעיקר הקדושה הנדרשת מן האדם הוא לקדש המעשים האנושיים, כי מלאכים די יש לו בשמים.
7 אור החיים בפרשת קרח עה"פ אָ-ל אֱלֹדֵי הַרוּחוֹת לְכָל בָּשָּר (טז כב) עוד נתכוון לדבר לפניו דברי ריצוי המתקבל לפניו, על פי

The one who

struggles

feels worse,

but in truth

he is more

Shleimus'dik

than the

perfect

Tzaddík

who doesn't

struggle

Nachas from Malachim singing to Him, and from the *Tzaddikim* in *Gan Eden* even more. But from the *Tzaddikim* in this lowly *Olam HaZeh* singing to Him, He has the most

Nachas. Overcoming a dark Galus among wicked Goyim, and still striving for Ruchaniyus; THIS is the most ideal.

# Our Present Incomplete State Is Ideal... And The Most Real

So many of us suffer from wanting more *Ruchaniyus*, e.g., like more *Hatzlacha* in *Torah*, *Shleimus* in *Middos*, etc. Little do we know how ideal our present incomplete state actually is. Our striving our frustrations from our sins; this is the most real of all that we do in *Olam HaZeh*, since attaining our

goals is really just a gift from above, and our striving is **us**.

יָפָה שָׁעָה אַחַת בִּתְשׁוּבָה (מְּכָּל חֵיֵי הַעוֹלְם הַבָּא אבות וּמְעֲשִׁים טוֹבִים בָּעוֹלְם הַזָּה, מִכָּל חֵיֵי הַעוֹלְם הַבָּא אבות our smallest good-deed in *Olam HaZeh* (this world) is worth more than the entire *Olam HaBah* (spiritual level in the next world), and this is why: יִמוֹת הַמְשִׁיח the era after the

coming of *Moshiach* is called: שָׁנִים אֲשֶׁר תּאִמַר years about which you will say "I have no desire", (*Gemara*<sup>8</sup>) i.e., you're not involved in striving (חֵפֶץ) and

growing. The: בּוֹרֵא עוֹלָם Creator of the entire universe told Dovid: כָּי טוֹב בַּחֲצֵרֶיךְ מֵאֶלֶף (תהלים פּד יא) טוֹב לִי יוֹם אָחֶד שָׁאַתָּה עוֹסִק בַּתּוֹרָה לְפָנִי, מֵאֶלֶף עוֹלוֹת אָחָד שָׁאַתָּה עוֹסִק בַּתּוֹרָה לְפָנִי, מֵאֶלֶף עוֹלוֹת אָחָד שָׁאַתָּה עוֹסִק בַּתּוֹרָה לְפָנִי, מֵאֶלֶף עוֹלוֹת שָׁעַתִיד שְׁלֹמֹה בִּנְךְ לְהַקְרִיב לְפָנֵי עַל גַּבֵּי פּיטת י א פּיטת י א פּיטת י א פּיטת י א פּיטת די שְׁלמֹה בִּנְךְ לְהַקְרִיב לְפָנֵי עַל גַּבֵּי מכות י א even just one day of your toiling in Torah is more precious to me than the thousand Olah's (the highest Korban) that your son, Shlomo, will offer before Me on the Mizbeach. And although Shlomo was the one who actually built the Bais Hamikdash, the Passuk says: מְזְמוֹר מְנֻכְּת הַבַּיִת הַבִּיִת לְּדִוֹדְ תַהּלִים לִא a song for the Chanukas HaBayis (inauguration

of the *Bais Hamikdash*) of *Dovid* (as if it was built by *Dovid*). And it is called by the name of *Dovid*, and not *Shlomo!* 

Despite All Its Challenges, Pain & Tum'ah, Our Present Galus Is Priceless Look how the striving and wanting is actually more than doing; and Dovid is considered the doer. (P.S. The Chofetz

מה שקדם לו בידיעת הדרגות ה'חֵפֶץ' שיש לבורא, **הראשון, הוא שבח והלל אשר יתנו לו צבא מעלה**, **למעלה ממנו שבח והלל אשר יתנו לו נשמות הצדיקים משני אוצרות החיים**, אוצר אחד של נשמות שעדיין לא באו לעולם הזה, שעליהם אמרו ז"ל (יבמות סב) עד שיכלו נשמות שבגוף, ואוצר שני של נשמות שכבר באו לעולם הזה וחזרו וְנִהְּנוּ באוצר החיים, וכולם נותנים שיר ושבח והודאה לבורא יתעלה שמו בסוד כּל פָּעַל ה' לַמַּעֲנֵהוּ (משלי טז ד). למעלה מהם השיר והשבח העולה מהנשמות אשר הם בעולם הזה, אשר הם תוך הבשר, והוא מונעם מהכיר ה', והם מתעצמים לאהוב ה', ולשבחו ולהודות למאמרו, זה עליון וחשוק אצל הבורא למעלה מהכל, וכמו שמבוארים הדברים בהרחבה בספר הזוהר, גם בדבריהם ז"ל.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> שבת קנא ב, ותניא, רבי שמעון בן אלעזר אומר, עשה (צדקה. רש"י) עד שאתה מוצא (למי לעשות) ומצוי לך (ממון) ועודך בידך (עודך ברשותך, קודם שתמות), ואף שלמה אמר בחכמתו (קהלת יב א) וּזְכֹר אֶת בּוֹרְאֶיךְ בִּימֵי בְּחוּרֹתֶיךְ עַד אֲשֶׁר לֹא יָבֹאוּ יִבֹי הַלְעודך ברשותך, קודם שתמות), ואף שלמה אמר בחכמתו (קהלת יב א) וּזְכֹר אֶת בּוֹרְאֶיךְ בִּימֵי בְּחוּרֹתֶיךְ עַד אֲשֶׁר תֹאמֵר אֵין לִי בָהֶם חֵפֶץ, אלו ימי המשיח, שאין בהם לא זכות ולא חובה (לא זכות ולא חובה).
זכות, לא דבר לזכות בו שכולם עשירים. ולא חובה, לאמץ לב ולקפוץ יד).

וכתב בספר חפץ חיים עה"ת (פרשת בהר, בהגהות מעשי למלך) ופעם שאלהו אחד, שרוצה הוא שהמשיח יבוא רק בשביל להקל עליו קיום המצות, כי עכשיו היצה"ר מעכב, אבל אחרי ביאת המשיח, יעבור רוח הטומאה מן הארץ, ונקל יהיה לקיים להקל עליו קיום המצות, כי עכשיו היצה"ר מעכב, אבל אחרי ביאת המשיח, יעבור רוח הטומאה מן הארץ, ונקל יהיה קנא ב) המצות וללמוד תורה. וענהו, כי ע"ז נאמר בקהלת (יב א) "וְהִגִּיעוּ שָׁנִים אֲשֶׁר תִּאמַר אֵין לִי בָהֶם חֵפֶּץ", ואמרו ז"ל (שבת קנא ב) אלו ימות המשיח, שאין בהם לא זכות ולא חובה. והמשיל הדבר למוכר קמח, שהיה מתירא פן יוזל המחיר. וכששאלוהו, אדרבה, להפך הדבר, אם הקמח יהיה בזול, ירבו הקונים ונקל יהיה למכור. על זה ענה המוכר: ומה בכך, אבל להרויח, ולפום צערא אגרא, כשהקמח ביוקר... כן הדבר בקיום המצות ולמוד התורה, אשר רק בשעה שהיצה"ר מעכב אפשר להרויח, ולפום צערא אגרא, אבל מבלעדי היצה"ר, אמנם יהיה נקל לקיים המצות, אבל הריוח יהיה קטן ביותר. ע"כ.

Sameach

B'chelko is

the true

wealth

Chaim says<sup>9</sup> that since Chazal say<sup>10</sup> that by learning the Parsha of Korbanos it is considered as if you actually brought a Korban, if so, the learning is even better than actually bringing a Korban, since now you have both the Mitzva of "learning Torah" and also the actual Korban). Although we have to always hope for Moshiach, we still need to cherish our present irreplaceable Galus, despite all its challenges and pain and Tum'ah.

And this is the way *Bitachon* works; i.e., we hope for a better future, and at the same time we are *Sameach B'chelko* for our present. And sometimes people don't get what they want so dearly, since Hashem sees that they are lacking in *Sameach B'chelko*, and

although the person screams and begs for a better future, Hashem knows that as soon as he gets his wishes, he'll find something else to kvetch about.

### How Precious and Unparalleled Is Your Present Personal Problem

שַּׁבְּעֵנוּ מְטוּבֶךְ וְשַׂמְחֵנוּ בִּישׁוּעָתֶךְ lf you are full (שָׁבֵע) with your present, then soon you'll be happy with the *Yeshua* that you want. Each person needs to work on having a good balance between these opposite *Inyanei Bitachon*. And sometimes you need to go extreme against your nature; i.e., for those who have too much complacency and *Yi'ush*, they need to only ask for better, and for those who are by nature "kvetchers" and always want more, sometimes it's better to stop davening for a while, and just work on *Sameach B'chelko*.

## וַיִּסְעוּ מִדָּפְקָה וַיַּחֲנוּ בְּאָלוּשׁ לגּיג Life Is Full of All Kinds of Delays and Disappointments

Parshas Masei begins with the account of all the travels of the Yidden in the Midbar, naming each of the 42 מַסְעוֹת travels by name, e.g., they left: דְּפְקָה the place called "Dafka" and rested in: אָלוּשׁ "Alush". Whoever heard of "Dafka" and "Alush"? And what difference does it make to us? This whole Parsha of: מַסְעוֹת travels is a strong message to us. We need to value every inch of our

lives. Everything has a purpose, and the מַסְעוֹת travels were *Nisyonos* in *Savlanus* (patience and tolerance). So many stop-signs all over the *Midbar*; they are a message that in your life, expect loads of: עִיכּוּבִים delays and:

מְנִיעוֹת (things you want that are withheld from you).

When people have a hard time waiting for a *Shidduch*, a business deal, having children, or getting into a *Yeshiva*, etc. they should remember *Parshas Masei*. Life is full of all kinds of disappointments. Not getting what you want is one of the greatest achievements of all mankind; if you accept your situation. \*\*\*

You Get Olam HaBah for Accepting All Those Situations That You Don't Want Waiting and waiting, and forever waiting is a tremendous discipline, and you get Olam HaBah for accepting all those situations that you don't want. A: vou is a trip, and we don't attach much importance to a trip, since it's only a medium to get you to your final destination. But a Yid has to learn to value every inch of his life, since he is

7

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> לא מצאתי כן בחפץ חיים, אבל בספר חכמת שלמה (לר' שלמה קלוגר, על שו"ע או"ח סי' תרפז סעי' ב) כתב: אבל לדעתי נראה ליישב ברווחא דהנה דניהו דתלמוד תורה דיחיד קיל מעבודה היינו אם אינו לומד דיני עבודה. אבל אם לומד דיני עבודה הרי אחז"ל כל העוסק בפרשת עולה כאלו הקריב עולה, א"כ הוי כאן שניהם דהוי עבודה ות"ת, א"כ זה עדיף מעבודה לבד. <sup>10</sup> מנחות קי א, אמר רבי יצחק, מאי דכתיב (צו ו יח) זאת תּוֹרַת הַחַטָּאת (צו ז א) וְזאת תּוֹרַת הָאֶשָׁם, כל העוסק בתורת חטאת כאילו הקריב אשם.

One of the

main themes

of Mishlei is

the

emptiness of

Ta'avos and

the

greatness of

learning

Torah

always being tested. And passing tests make you great, and gives you loads of *Schar*. (For example, respect and glorify and be: מַעֲרִיךְ

(give great value to) those precious moments that you are standing like a klutz and waiting for a bus...) \*\*\*\*

When you rave all-day about the greatness of *Torah*, *Tzedaka*, patience, or *Bitachon*, then it all becomes easier to do, since you are: מְעְרִיךְּ (you give it value)! And when you make jokes and ridicule sins and weaknesses, they become much easier to overcome.

When *Rabeinu Yonah* in *Mishlei* explains what *Mussar* is, he says<sup>11</sup>

"to **put-down** the bad". And earlier he says<sup>12</sup> that "*Mussar*" means the **scorn** of *Reshaim*, and an awareness of the injury and damage they bring about. And in order to do what you're supposed to do, you need to honor and appreciate what you're doing. In *Mishlei*, *Rabeinu Yonah* says<sup>13</sup> that when you are

M'vazeh Chochma and Yiras Hashem, then you don't learn, and he adds that you will not be Matzliach in learning Hashem's wisdom if

you don't really value it.

You learn *Torah* and have *Yiras* Shamayim because you value and respect what you're doing! And in the next Passuk, he says<sup>14</sup> that when you are Osek in Chochma, it should be so precious and dear to you, that despite the great hardship involved, it should seem to you as if it was nothing. The reason why it becomes easy to learn Torah is because it is: בְּנִינָה חַבִּיבָה וְחַשׁוּקָה priceless, beloved, and

thirsted for by you!

Become A TRUE HAPPY Masmid!

And he also says<sup>15</sup>: יַּתַּן אֶל לָבּוֹ הָעוֹנֶג וְהַשָּׁלוֹם Think of the pleasure and the peace and *Menucha* and the tremendous reward that awaits you! Now you'll become a true happy *Masmid!* Further in <sup>&</sup>lt;sup>11</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ הַחֲזֵק בַּמוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְּרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (ד יג) גם אם ידעת החכמה, **הַחָזֵק בַּמוּסָר לגנות** הרע.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ לָדַעַת חָכְמָה וּמוּסְר לְהָבִין אִמְרֵי בִינָה (א ב) לָדַעַת חָכְמָה וּמוּסְר. חיבר משלי שלמה, לדעת ממנו חכמה ומוסר, והחכמה היא מדת הצדיקים ודרכי האמת והצדק, אשר יודיע ויבאר בספר הזה. **והמוסר הוא גנות הרשעים** וממנו חכמה ומוסר, והחכמה היא מדת הצדיק ומקצתו בספר הזה, מקצת המקרא מדבר על מדת הצדיק ומקצתו בגנות והודעת הנזק וההפסד המגיע מהם. ותראה הרבה מקראות בספר הזה, מקצת המקרא מדבר על מדת הצדיק ומקצתו בגנות מדת הרשע. וראוי ליסר נפשו תחלה להרחיק מדת הרשע ולהיות גדור ממנו, שלא יכשילהו היצר עליה בעתים אשר יקר מקרהו להתגבר לשלוט באדם, ואחר כך ירגיל נפשו לעלות במעלת מדת הצדיק.

וכן כתב בשערי תשובה (שער שלישי אות ג) והמשל בזה לאדם החפץ ללכת אל עיר, ויאמרו לו כי הדרך משובשת בצנים ופחים ואבני נגף, ולצרכו אל המקום ההוא לא יחדל מלכת, והיה כי יאמרו אליו כי שחל בדרך ונמר שוקד עליו, אז יכלה רגליו מן הדרך האבני נגף, ולצרכו אל המקום ההוא לא יחדל מלכת, והיה כי יאמרו אליו כי שחל בדרך ונמר שוקד עליו, אז יכלה רגליו מן ההיא. על כן אמר שלמה עליו השלום (משלי א ב): לְדַעַת חָכְמָה וּמוּסָרְ לְהָבִין, פירוש, כשרון המעשה ועזיבת העבירות, צריך שילמוד גנות חכמה, כענין שנאמר (ואתחנן ד ו) כִּי הִיא חָכְמַתְּכֶם וּבִינַתְכֶם, ואחר שילמוד וידע המצות, ומה הן העבירות, וזאת הידיעה העבירות וההפסד והאבדון הנמצא בהן להרחיק נפשו מהן, ולהוכיח עצמו בזכרון העונשים וליסר זולתו. וזאת הידיעה תקרא "מוסר", ולמוכיחים ינעם ללמוד לדעת זאת.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ יָרָאַת ה' רֵאשִׁית דָּעַת חָכְמָה וּמוּסְר אֱוִילִים בָּזוּ (א ז) יִרְאַת ה' רֵאשִׁית דָּעַת. תחלת כל דעת תלמוד לנפשך יראת ה' יתברך, כי החָכְמָה וּמוּסָר אֱוִילִים בָּזוּ, שאין להם יראת ה' ואינם יקרים בעיניהם. ולא תצליח בלמוד החכמה אם איננה יקרה בעיניך, ולא תתקים בידך, ונאמר (תהלים קיט קיא) נָחַלְתִּי עֵדְוֹתֶיךְּ לְעוֹלֶם כִּי שְׁשוֹן לִבִּי הֵמֶּה, ואמרו ז"ל (אבות ג ט) כל שיראת חטאו קדמה לחכמתו, חכמתו מתקיימת.

<sup>14</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ שְׁמַע בְּנִי מוּסַר אֶבִיךְ וְאַל ׁתִּטֹּשׁ תּוֹרַת אִמֶּךְ (א ח) צריך להקדים ארבע הקדמות להצליח ביערות ה'. הראשונה וכו', והרביעית, **יתעסק בחכמה ותהי חביבה וחשוקה בעיניו ויטרח בה, ויקל בעיניו טרחו עליה**, כענין שנאמר (ויצא כט כ) וַיִּרִיוּ בְעֵינָיו כָּיָמִים אֲחָדִים בִּאַהֵּבְתוֹ אֹתָהּ.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> רבינו יונה שם (א ח) והשלישית, **יתן אל לבו העונג והשלום והגמול והשכר**, ויירא את ה', כי אין הצלחה לעבודה מבלעדי היראה.

Sefer Rus

was written

to teach the

greatness of

Chesed.

- Chazal<sup>18</sup>

Mishlei, Rabeinu Yonah speaks about the Maalos of Chesed and Emes. He says that included in Emes is: וְאוֹהֵב כָּבוֹד צַדִיקִים וְשִׁפְלוּת to love respect of Tzaddikim, and the downgrading of Reshaim.

He continues: וְדַע כִּי מַעֲלוֹת חֶסֶד וָאֶמוּנָה גְדוֹלוֹת

וַעצוּמוּת, אֵין קְצֶה לְתְכוּנַת מַעֲלַת מִי שֶׁמַגִּיעַ Know, that the Maalos of Chesed and Emuna are very great, and there is no end to the greatness of one who has achieved them. Look how Rabeinu Yonah builds up the greatness of Chesed and Emuna without end! Then he says 17 that even a person

who has no access to money can become great in *Chesed*, for example by honoring the poor. Without any effort, a person in *Zoche* to a very great reward, by **wishing** to do *Tzedaka* and *Chesed*, **sticking up** for the

poor, **desiring** the *Midda* of *Tzedaka*, **strengthening** those who give *Tzedaka*, and **rejoicing** over acts of *Tzedaka*.

Look how excited Rabeinu Yonah is about the Midda of Chesed and Tzedaka! Now you'll do Tzedaka and Chesed with

tremendous respect for yourself and for others who engage in these *Mitzvos*, and you'll **respect:** עַנִיִים the poor! **How much Simcha** you have when you build up what you're doing!

Then he continues<sup>19</sup> to show how important it is to constantly praise and respect good *Middos*, and how

to constantly denounce those who aren't involved in *Middos Tovos*. This will motivate you and others to keep working on your *Middos*. And later he says<sup>20</sup> how you have to be *M'chabed* and love and praise and stick

רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ חֶסֶד וָאֱמֶת אַל יַעַזְבֻךּ (ג ג) וענין האמת שלא יאמר לרע טוב ולטוב רע, ולא יחניף לבריות <sup>16</sup> אַך יקנא לאמת, <mark>ואוהב כבוד צדיקים ושפלות רשעים ואנשי און</mark>.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ חֶסֶד וֶאֶמֶת אַל יַעַזְבֵּךְ (ג ג) אוֹסיף לבאר לך על ענין החסד, כי ישיג כל אדם לעלות במעלותיו אע"פ שאיננו בעל ממון, כמו שאז"ל (סוכה מט ב) גדולה גמילות חסדים יותר מן הצדקה, שזה בגופו וזה בממונו. וענין גמילות חסדים, שטורח ומשתדל בתקנת חבריו ותועלתם, ודורש בשלומם וטובתם, כענין שנאמר (אסתר י ג) דֹרֵשׁ טוֹב לְעַמוֹ וְדֹבֵר שְׁלוֹם לְכֶל זַרְעוֹ, וִיבקר חולים וינחם אבלים, וידבר על לב עניים מרודים ויכבדם, ואמרו ז"ל (ב"ב ט ב) המפייסו בדברים גדול מכולם. והנה זה ענין אשר ישיג כל איש להקימו בלא עמל, ושכרו הרבה מאד. וכן יליץ טוב על העניים, וימשוך לבות בני אדם להיטיב להם, ואז"ל (ב"ב ט ב) גדול המעשה יותר מן העושה. וכן יחון על העלובים, ויפתח פיו לאלם, ויהיה עינים לעור ורגלים לפסח. ואם אינו בעל ממון, יתאוה ויכסוף לעשות צדקה וחסד בראותו בצרת עניים מרודים, ויחמוד מדת הצדקה ויאשר עושיה, לפסח. ואם אינו בעל ממון, יתאוה ויכסוף לעשות צדקה וחסד בראותו בצרת עניים מרודים, ויחמוד מדת הצדקה ויאשר עושיה, וישמח במעשה צדקתם ויחזק ידיהם, ואז"ל (מכות ה ב) הנטפל לעושה מצוה, כעושה מצוה. והנה התבאר הענין הזה על יד הנביא ע"ה, שנאמר (מיכה ו ח) כִּי אִם עֲשוֹת מִשְׁפָּט וְאַהֲבַת חֶסֶד. ואמרו ז"ל (גיטין ז ב) אפילו עני המתפרנס מן הצדקה יעשה מהם צדקה. והנה המעט מזער מיד העני, יחשב כמתנה מרובה מן העשיר או יותר, ונאמר (ויקרא ב א) וְנֶפֶשׁ כִּי תַקְרִיב, מעלה עליו הכתוב כאלו הקריב מנחה. לפיכך נאמר וְנֶפֶשׁ כִּי תַקְרִיב, מעלה עליו הכתוב כאלו הקריב נפשו.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ילקוט (רות רמז תרא) אמר רבי זעירא, המגלה הזו אין בה לא טומאה ולא טהרה לא היתר ולא איסור ולמה נכתבה, **ללמדך שכר של גומלי חסדים**.

<sup>19</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ קְשְׁרֵם עַל גַּרְגְּרוֹתֶיךְ (ג ג) **תדבר על מדות האלה תמיד**, והיא תפארתך כענקים על הגרון. והזהר ע"ה לדבר תמיד במדות הנכבדות, כי ההגיון בהם יזכיר לנפשו להזהר בהם, ויועיל לשומעים כי ילמדו מדבריו דרך החיים, אף כי בדברו בשבח המדה יתהדרו האוחזים בה בעיני השומעים. ובדברו בגנות יתגנו המעשים ההם בעיני שומעיהם, וגם האוחזים בהם יהיו לחרפה ויבדל העם מהם. גם הדבור בשבח המדות הטובות ובגנות הפכם תמיד, תהיה לעדה על המדבר כי פיו ולבו שוים, כמו שנאמר (כז כא) מַצְרֵף לַכֶּסֶף וְכוּר לַזָּהָב וְאִישׁ לְפִי מַהְלָלוֹ, כאשר יתבאר.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ מַצְדִּיק רָשָׁע וּמַרְשִיע צַדִּיק תּוֹעֲבַת ה' גַּם שְׁנֵיהֶם (יז טו) במקום אחר אומר (משלי כד כד) אמר לְרָשָׁע צַדִּיק אָתָּה יִקְבָהוּ עַמִּים, והוא מענין החנופה, ועתה ידבר על מצדיק רשע ומהפך בזכותו שלא בפניו ולא מדרך אמר לְרָשָׁע צַדִּיק אָתָּה יִקְבָהוּ עַמִּים, והוא מענין החנופה, ועתה ידבר על מצדיק רשע ומהפך בזכותו שלא בפניו ולא מדרך חנופה, רק באהבתו אותו וּמֵאַשֵּׁר יקר בעיניו, ואמר כי תועבת ה' הוא, כי האדם חייב לשנוא אויבי השם, כמו שנאמר (תהלים קלט כא) הֲלוֹא מְשַׂנְאֶיךְ ה' אֶשְׂנָא, וחייב להקלותם, כמן שנאמר (ש"א ב ל) וּבֹזַי יֵקְלוּוּ. וזה האיש, לא די שלא ישנאם ולא יקלה אותם, אך יאהבם ויכבדם ויצדיקם, וכמה לו עונות וחטאות, כי בכבוד הרשעים תחזקנה ידי החוטאים, ולא ישקצו בני אדם את

Bitachon Weekly פרשת מטות מסעי תשפ"ד

בַּאַהַבַתַהּ תִּשְׁגֵּה

תַמִיד משלי ה יט

Learn with

Hasmada and

be intoxicated

with your love

for Torah

### up for Tzaddikim, and to look down and be

M'vazeh and hate Reshaim. (And he speaks<sup>21</sup> again about the huge Schar (שָׂכַר הָעָצוּם) for being involved in: עַנִיִים the poor). \*\*\*\*\*\*\*\*\*

## Constantly Glorify "Tov" (Good) And Be M'vazeh "Ra" (Bad)

He speaks<sup>22</sup> about the "sweetness" and the "Refua" of Chochma, and about<sup>23</sup> the Ma'ala of Tzedaka. In his Sefer, Shaarei

Teshuva, Rabeinu Yonah has the same

theme, constantly glorifying "Tov" (good) and

being M'vazeh "Ra" (bad). He speaks<sup>24</sup> about: דברים בּטֵלים idle chatter, and how you lose: הַנעימוּת true enjoyment and ולקנות עוֹה"ב eternal life, and he is being M'vazeh (humiliates) the Mitzvos and the Schar of Olam HaBah, since he has the opportunity to be Osek in Torah and he snubs it.

And he says<sup>25</sup> what an: עוַלה injustice it is that people's ears were never

העבירות, ולא יגנו את החטא. גם תמשול יד הרשע בסבת הכבוד, ויהיו דבריו נשמעים וימשוך רבים אחריו. גם ישפיל הצדיקים

רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ מַתַּן בַּסֶתֶר יִכְפֶּה אָף וְשׁחַד בַּחֶק חֶמָה עַזָּה (כא יד) האמנם כי לא יגדל עון האדם אם לא יחקור ולא ידרוש על העניים והאביונים, כאשר יגדל עונו אם יחשוך מן העני כי יקרא אליו, **אכן ראוי לאדם לרדוף צדקה ולדרוש** על צרכי העניים, ולהשכיל אל הדלים, ויקנה לנפשו שכר עצום ורב, כי מַתַּן בַּסֵתֵר יִכְפֵּה אָף, שאם יחטא אדם, זכות מתן בסתר (אשר קדם לו) יכפה אף. ושׂחד בּחק חמה עזָה. (רצה לומר) גם בעת צרת האדם. אחר שנגזרה עליו גזרה מפני חטאותיו, יכפה שוחד בחיק, והוא הצדקה בסתר (חֱמָה עַזָּה), ויקרא על דרך משל, הצדקה אשר יתן בעת צרתו, "שוחד", כי השוחד ינתן בעת הפחד והצרה לפדות נפשו ממנה. גם לשון חֶמֶה עַזָּה יורה על הענין שפירשנו, כי החמה יותר מן האף, אף כי בהזכירו חֱמָה עַזַּה יוכיח על הענין כי על עת שנגזרה עליו גזרה ידבר. וטעם ה"סתר" וה"חיק", כי לא יבוש העני ולא יחוורו פניו, וגם הנותן לא יתפאר במתן, ולא יעשה להתגדל כי אם לעבודת השי"ת, ואמרו ז"ל (ב"ב י ב) כי הצדקה המעולה המצלת מן המות, היא שאין העני יודע ממי נוטלה, ואין הנותן יודע למי נותנה.

22 רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ צוף דַּבָשׁ אָמְרֵי נִעָם מָתוֹק לַנֵּפֵשׁ וּמַרְפֵּא לַעֲצֵם (טז כד) כצוף דבש שמתוק לחיך הבריות, כן אמרי נועם מתוקים לנפש החכם, גם הם מרפא לאבריו.

רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ עֲטֶרֶת תִּפְאֶרֶת שֵׂיבָה בְּדֶרֶךְ צְדָקָה תִּמְצֵא (טז לא) בא לדבר במעלת הצדקה, ופתח להעיר <sup>23</sup> עליה בשבח השיבה, ואמר כי השיבה מן העטרות הנכבדות, לפי שתשלם דעת האיש בעת השיבה, גם נחכם מן הנסיונות ויבין לאחריתו. ואחרי שיש לו לכסוף לעטרה הזאת, **יתעודד על ידי כן לתאות הצדקה, כי השיבה בַּדְרַרְּ צַדְקָה תַּמְצֵא**, כמו שכתוב (תהלים לד יג) מִי הָאִישׁ הָחָפֶץ חַיִּים, ונאמר (שם טו) סוּר מֶרָע וַעֲשֶׂה טוֹב, וכתוב (משלי כא כא) רֹדֶף צָדְקָה וָחָסֶד יִמְצָא חַיִּים (תהלים לד יג) מִי הָאִישׁ הָחָפֶץ חַיִּים, ונאמר (שם טו) סוּר מֶרָע וַעֲשֶׂה טוֹב, וכתוב (משלי כא כא) צָדָקָה וָכָבוֹד.

ברך (שער השלישי, קעז) החלק הרביעי, **הקובע עצמו תמיד לשיחה בטלה ודברים בטלים** כדרך (שער השלישי, קעז) החלק הרביעי, **הקובע עצמו תמיד לשיחה בטלה ודברים בטלים** כדרך יושבי קרנות. ושתים רעות יש בדבר הרע הזה, האחד, כי כל המרבה דברים מביא חטא (אבות סוף פרק א) והשני, כי הוא בטל מדברי תורה, ויש בדבר הזה דרכי מות, כי איך לא זכר ולא שם על לבו, כי בעתים ההם אשר הוא משחיתם, יוכל להשיג **הנעימות, ולקנות חיי עולם** אם יקבע העתים המזומנים ההם לתורה, אשר הוא פנוי בהם ממלאכתו ועסקיו, אין זה כי אם בזות לבו את המצות ואת שכר העולם הבא. ומלבד אשר אבד טובה הרבה, ישא את עונו, כי אשמת הבטול מן התורה בעת היכולת לעסוק בה, אש היא עד אבדון תאכל, כאשר אמרו (סנהדרין צט א) כּי דבַר ה' בַּזָה (שלח טו לא) כל שאפשר לו לעסוק בתורה ואינו עוסק, כאשר הקדמנו לך. ואמרו ז"ל (ע"ז יח ב) ההולך למקום אשר אוספו שם אספה לשחוק, זה הוא מושב לצים, ועליו אמר הכתוב (תהלים א א) וּבְמוֹשָׁב לֶצִים לֹא נָשָׁב, ונאמר אחריו (שם ב) כִּי אָם בְּתוֹרַת ה' חֵפָצוֹ וּבְתוֹרָתוֹ יֵהְגָּה יוֹמָם וַלִּיְלָה, לָמַדְתַּ כי מושב לצים מביא לידי ביטול תורה. ואשר לא שת לבו לעסוק בתורה בשעותיו הַבְּטָלוֹת, יתעשת לנפשו ולא יאבד, ויתבודד בהן לחשוב על קצו ולהבין לאחריתו ולחפש דרכיו ולקנות מעלת הנפש ולהתקרב אל השי"ת.

<sup>25</sup> רבינו יונה בשערי תשובה (שער השלישי, קנו) וכן בכלל האפיקורס, האומר, מה הועילו לנו הלומדים בלמודם, היש דבר שיאמר ראה זה חדש הוא, מעולם לא התירו לנו את כל עורב ולא אסרו לנו בני יונה (סנהדרין צט ב). ואלה האנשים גם לא ידעו גם לא שמעו גם **לא פתחה אזנם על התועלות הנמצאות בעסק התורה, ובעבור זאת עסק התורה שפל בעיניהם**, והמה היו במורדי אור מעלתו, ואין להם חלק לעולם הבא. על כן נתחייבנו ללמד לבני יהודה התועלות הנמצאות בעסק התורה, וכתבנו מקצתם בשער התורה בעזרת השם, למען **יכספו** הלבבות לתורה, ואשר אין כח בהם ללמוד, ידעו הדר כבוד עסק התורה ויזכו

והחכמים, בל יעצרו כח להשיב רבים מעון, כמו שכתוב (משלי כט כז) ותועבת רַשַּׁע ישַׁר דַּרָר, וכתיב (משלי יד יא) בֵּית רַשַּעים יִשְׁמַד וִאֹהֶל יִשַּׁרִים יַפַרִיחָ. ובהנתן כבוד לרשעים ושפל לצדיקים, אין המון העם מהדרים עבודת השם, וזה תכלית אבדן הנפשות, כי העולם בראו השי"ת לכבודו, וכן כתיב (ישעיה מג ג) כֹּל הַנַּקָרָא בַשׁמי ולכבוֹדִי בַּרָאתִיו יַצַרתִּיו אַף עשׂיתיו, וכתיב (קהלת יב יג) כּי זה כּל הַאַדַם.

יָקַרָה הָיא

מַפַּנִינִים וַכַל

חַפָּצֵיךּ לֹא

ישווּ בה משלי ג טו

The Torah

is more

precious

than

díamonds,

all your

possessions

cannot

measure up

to it

"opened" to hear about the value of being *Osek* in *Torah*, and therefore they view it as unimportant. Therefore we are obligated to

educate the masses about the value of learning, so that their hearts should **desire** *Torah*, and even those who are incapable, at least they will know the splendor of *Torah*. And he speaks about the punishment of: גַּחֲדִי *Geichazi* who called his *Rebbe* by his name, since he wasn't *Machshiv Torah* enough.

# A *Mitzva* Has to Be Precious and Beautiful in Your Eyes

He explains<sup>26</sup> why a person who doesn't wear *Tzitzis* will be punished: עַל דְּבֵּר אֲשֶׁר לֹא חָמֵד בִּלְכָבוֹ יֹפִי הַמִּצְוָה for the lack of his heart's **desire** for the **beauty** of the *Mitzva* and its *Schar* (reward). Look how precious and beautiful a *Mitzva* has

to be in your eyes! And how we need to value the *Schar* that we'll get, and always remind ourselves about these things.

He says<sup>27</sup> that those who praise *Tzaddikim*, their *Zechus* is so great until *Shamayim*. A

person can get a *Derech* in *Avodas Hashem* from *Rabeinu Yonah*. And in *Slabodka* and *Novardok* they were also involved in praising

Mitzvos and making fun of bad Middos. This could Mamash change your life and make Avodas Hashem much easier; if you keep building up the positives for your unique Avoda and playing down the negatives.

R' Avigdor Miller Zatzal mentions this Rabeinu Yonah in Shaarei Teshuva about those who praise Tzaddikim, and that he says your Schar is so great, till Shamayim, even though it's so easy to do. This causes you (and others) to go in the Derech HaTorah, and it becomes much easier and desirable. What a Kiddush Hashem! Yet, the same Rabeinu Yonah says<sup>28</sup> that having

Bitachon gives you Schar: מֵעל שָׁמֵיִם higher than Shamayim. Now we see the greatness of Bitachon!

And in *Mishlei*, *Rabeinu Yonah* mentions<sup>29</sup> that *Mishlei* starts off with *Emuna* and

בידיעתו, ולא תאבד נפשם מן העולם הבא. וכן בכלל האפיקורס הקורא לרבו בשמו' ואמרו (סנהדרין ק א) **כי סבת מה שנענש גיחזי מפני שקרא לרבו בשמו**, שנאמר (מ"ב ח ה) זאת הָאִשָּה וְזֶה בְּנָהִּ אֲשֶׁר הָחֵיָה אֱלִישָׁע.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> רבינו יונה בשערי תשובה (שער השלישי, כב) ועל מצות ציצית אמרו רבותינו זכרונם לברכה בספרי (סוף פרשת שלח, קטו) שהציצית מוספת קדושה, שנאמר (שלח טו מ) לְמַעַן תִּזְכְּרוּ וַעֲשִׂיתֶם אֶת כָּל מִצְוֹתְי וִהְיִיתֶם קְדשִׁים לֵאלֹקִיכֶם. וגם כי אין מצות שהציצית מוספת קדושה, שנאמר (שלח טו מ) לְמַעַן תִּזְכְּרוּ וַעֲשִׂיתֶם אֶת כָּל מִצְוֹתִי וְהְיִיתֶם קְדשִׁים לֵאלֹקִיכֶם. וגם כי אין מצות ציצית זולתי על מי שיש לו בגד אשר לו ארבע כנפות, ואם אין לו בגד כזה אינו חייב לקנותו, אף גם זאת אמרו זכרונם לברכה (מנחות מא א) כי ענוש יענש לעתות בצרה על דבר אשר לא חמד בלבבו יפי המצוה ושכרה, לבעבור סבב פני דבר חיובה עליו ולקחת לו בגד שיש לו ארבע כנפות לעשות לו ציצית על כנפיו.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> רבינו יונה בשערי תשובה (שער השלישי, קמח) הלא הדבר ידוע, כי אין העבודה מתקיימת בלתי על ידי לומדי התורה אשר יהגו בה יומם ולילה, כי הם יורו דעה ויודעי בינה לעיתים לדעת מה יעשה ישראל, והם יעמידוה בישראל לבלתי תשכח מפי זרעם, ובמקום שאין עוסקי תורה, ירבו המכשולים, וישר בעדם אין. על כן יכבדו עבדי השם יתברך את חכמי התורה לכבוד השם יתברך, ולהודיע כי עבודתו לבדה עיקר הנמצא. ואחרי אשר התברר שהכל ברא השם יתברך לכבודו, חייב האדם לשום לבו בכל עת לכבד את ה', ולקדשו בכל דבריו, ולרוממו ולהודות לו ולברכו תמיד, כמו שנאמר (תהלים לד ב) אֲבָרְכָה אֶת ה' בְּכֶל עֵת תָּמִיד תְּהַלְּתוֹ בְּפִי, וכאשר יתיצב בתוך העם, וידבר עם חביריו, יתבונן בינה וידקדק וישגיח בכל מוצא שפתיו בלא יגיעה ופועל בדבריו, ולדבר בשבח עבודתו ותהלת יראתו, ולשבח עובדיו ויראיו, ויזכה בזה בהגיון לבו ומבטא שפתיו בלא יגיעה ופועל כפים, זכות גדולה עד לשמים, כי זה מעיקרי יצירת האדם.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ בְּכֶל דְּרָכֶיךְ דָעֵהוּ וְהוּא יְיַשֵּׁר אֹרְחֹתֶיךְ (ג ו) וְהוּא יְיַשֵּׁר אֹרְחֹתֶיךְ. זולתי **שכר הבטחון אשר הוא גדול מעל שמים**, תצליח במעשה ההוא אשר זכרת בו את השם וכי אין הפועל ברשותך.

רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ אַל תְּהִי חָכֶם בְּעֵינֶיךְ (ג ז) והנה רוב הספר הזה **ידבר על תקון מדות הנפש**, **ובטרם ידבר <sup>29</sup> רב**ינו יונה בפירושו למשלי עה"פ אַל תְּקון דברי השכל, **שיאמין בהשי"ת ויבטח בו** ולא ישען על בינתו ושלא יהיה חכם **עליהם הקדים לדבר בפרשה הזאת** על תקון דברי השכל, **שיאמין בהשי"ת ויבטח בו** ולא ישען על בינתו ושלא יהיה חכם

Bitachon Weekly פרשת מטות מסעי תשפ"ד

Bitachon, and only later Mussar and Middos, because Emuna and Bitachon is #1!

# NOVARDOK

They say that R' Gershon made 1,000 Shiduchim, and not one divorce. He would pick out a Bachur and a girl at random, and match them. A son of such a union told me that his father and mother are totally incompatible, yet there is 100% Shalom Bayis. Also, his Talmidim were taught about breaking *Middos*, and they pride themselves with always being M'vater. R' Gershon once

met an Adam Gadol, who Rosh was а Yeshiva of a famous Yeshiva. The Rosh Yeshiva boasted about his high Madrega in Torah. But R' Gershon boasted that he had zero divorce rate.

I knew a Novardoker Adam Gadol who was married to an extremely difficult woman. She

had suffered in WWII, and was not 100%. He never had an argument with her. Once, she once told her daughters (in his presence) to wear manlike pajamas (pants) in front of him. He didn't say a word to her, but privately he told his daughters that this isn't allowed. People once asked him why he doesn't divorce, and he replied that the children wouldn't be safe under his wife's care. He said that a couple without arguments produces Menucha, which is like Gan Eden. R' Chaim Mordechai Wainkrantz was once approached by a woman who told him that her son was in a lot of pain. He glanced at the boy's face, and he asserted that this is because he is M'chalel Shabbos. The boy was in total shock. He used to take hot showers on Shabbos, in a place that was impossible to be seen. As soon as he stopped doing this, his pain disappeared. \*\*\*\* R' Wainkrantz once had had a massive heart attack. The doctor said that his heart was made out of paper, and it was impossible to live like this. Yet, he led a long and productive life. A Baal Bitachon gets different service. Once he was in the hospital getting

> potassium shots, excruciatingly painful procedure. Yet. thev couldn't see the slightest pain or discomfort on his face.

> Mussar daily produces.

They asked him about this, and he said that it's a pleasure to have some more pain in THIS world rather than Gehinom. This is what 3-4 hours

(He used to insist on the Ma'ala of 3 hours of Mussar, in the name of R' Chatzkel Levenstein Zatzal). I personally believe in the possibility of these *Madregos*, if you work on believing in the power of Tefila.

I have been davening that Hashem should help us bring back Novardok: בַּכָל תּוֹקְפָה in its full glory. Recently, a Vaad was formed in Monsey where 7 Yungerleit get together 5 times weekly with good old Novardoker Birur HaMiddos, and they all love

בעיניו, וכן כל הפרשה הזאת על האמונה ועל הבטחון, ועל כן הקדים להזהיר על אלה בפרשה הזאת, כי שלמות האמונה ראוי להקדים לכל.

R' Chaim Mordechai Wainkrantz (right) greeting

R' Shlomo Halberstam of Bobov (left)

Bitachon Weekly פרשת מטות מסעי תשפ"ד

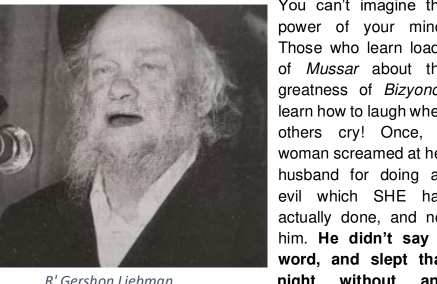
it. They also learn Mussar B'hispa'alus for half an hour each time. I never believed such a thing was possible. Keep davening! R' Gurwitz used to do the Russian Kazatske at all Chasunas. This was called a "Prat" in Novardok, when you are Mafkir your Kavod: especially when it is *M'sameach* others. He was a very handy person (R' Gershon encouraged: מִילִי דַעַלְמֵא general know-how, like knowing how to drive a car). The Alter held that just as only potential Chametz can

be *Matza* (*Gemara*<sup>30</sup>) similarly, a person who is street-wise, can also be G'ribben (shrewd) to conquer his Yetzer. R' Gurwitz could build a house from scratch; but when he was Menahel. and some handyman work was necessary in the Yeshiva, he asked his children to bring the tool since it box inside.

wasn't fitting for a Menahel.

Novardokers knew when to "let down their hair" and do a Prat, and when it wasn't appropriate. They didn't "Stam" act Meshuga, Chas V'shalom. But when something important was needed, and the whole world hesitated to put their Kavod or their comfort zone in Sakana (danger), Novardokers were always available. When R' Gurwitz was not well, he had a choice between a regular doctor and going all out for a top doctor. He had a successful operation with the regular doctor.

This is what happens when you have a Mussar Chinuch in Emuna and Bitachon, and realize that the only True Doctor is Hashem. I knew a woman from U. K. who was married to a super-critical husband, who always ignored her, while always being nice to others. She davened super hard for many years, and in the end she loved all his criticism. When he went to a Chasuna alone, she insisted on coming along with him, to enjoy all that criticism!



R' Gershon Liebman

You can't imagine the power of your mind! Those who learn loads of Mussar about the greatness of Bizyonos learn how to laugh when others cry! Once, a woman screamed at her husband for doing an evil which SHE had actually done, and not him. He didn't say a word, and slept that night without anxiety!

### Mussar Gives You a Sweet Life

This is what *Mussar* and loads of *Tefila* can do for you. You don't like learning Mussar? It's your problem. You are missing out on a life of truth and sweetness and physical health, in this world and the next. When I make a beautiful speech, and then someone tells me that my friend made a much better speech, I'm overjoyed! Now I can become an *Ahron!* A: לֵב שֵׁשָׁמַח בָּגָדוּלַת אָחִיו heart that rejoices with his brother's greatness!

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> פסחים לה א, משנה: אלו דברים שאדם יוצא בהן ידי חובתו בפסח: בחטים, בשעורים, בכוסמין, ובשיפון, ובשיבולת שועל. ובגמ': הני אין, אורז ודוחן לא, מנהני מילי? אמר רבי שמעון בן לקיש, וכן תנא דבי רבי ישמעאל, וכן תנא דבי רבי אליעזר בן יעקב, אמר קרא (ראה טז ג) לא תאכל עלָיו חָמֵץ שׁבעת יָמִים תּאכל עלָיו מַצוֹת, **דברים הבאים לידי חימוץ אדם יוצא בהן ידי חובתו במצה**, יצאו אלו שאין באין לידי חימוץ אלא לידי סירחון.



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

Parshas Pinchos 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 311194   | 2:37     | Yiddish  |
| 311195   | 2:53     | Yiddish  |
| 311196   | 1:58     | Yiddish  |
| 311197   | 2:26     | Yiddish  |
| 311203   | 1:40     | Hebrew   |
| 311202   | 2:21     | Hebrew   |
| 311201   | 2:19     | Hebrew   |
| 311204   | 3:04     | Hebrew   |
| 311183   | 3:50     | English  |
| 311184   | 4:59     | English  |
| 311185   | 7:04     | English  |
| 311558   | 41:30    | English  |
| 311614   | 11:25    | English  |
| 312397   | 41:04    | English  |



Viewed by tens of thousands around the world.

On Torahanytime, Kav Hashgacha Pratis and Kol Halashon



Your dedication will be mentioned at the start of the shiur

For more info

call/text: 8482454278

Or email weinberger138@gmail.com

# **Questions To Rabbi Mandel**



### THIS WEEK'S QUESTION WAS ASKED AND ANSWERED IN HEBREW

### TRANSLATION IS GIVEN BELOW

### אַפִּילוּ רָשָׁע הַבּוֹטֶחַ בָּה' חֶסֶד יְסוּבְבֵנוּ

בס"ד. מאד מודה לרב שליט"א על הקו טלפון המחזק ונותן כח, ועל העלון: בטחון שבועי, שממש מחייה נפשות!

**שאלה** לכבוד הרב שליט"א! קראתי בספר חובות הלבבות - שער הבטחון ,שמי שמצפה לישועת ד' ובוטח בו, ואינו מקיים את כל המצוות - הוא טיפש. כל פעם שאני קוראת זאת זה מחליש אותי מחדש. הרי תמיד יש לנו טעויות וחטאים למרות שאנו מאד משתדלים. האם לכן, אין לנו זכות לבטוח בד' שייטיב עמנו!!!?? הרי הרב תמיד אומר: אפילו רשע ובוטח... איך ניתן לבאר את הדברים. תודה רבה מראש על תשובה. הדבר מציק לי מאד...

**תשובה:** אני בכלל לא מסתכל על החובות הלבבות הזה. בכלל. כשאני בא לזה, אני מדלג על זה. ואפילו בעל חובות הלבבות עצמו אומר להפך. אדם יכול לבטוח אפילו אם אתה טיפש, אפילו אתה רשע, זה לא משנה. זה שני דברים, ואין להם שום שייכות. אדרבא ואדרבה, עיקר היסוד של בטחון הוא שאפילו רשע הבוטח בה' חסד יסובבנהו. זה חז"ל! גם הראשונים, רבינו יונה, הרמב"ן, החפץ חיים¹, כולם אומרים אפילו רשע הבוטח בה' חסד יסובבנו. אל תסתכל בחובות הלבבות הזה. אני מבטיח לך שאפילו תגיע לדרגה ללמוד את זה באופן שתוכל לעכל את זה, זה לא כדאי. זה לא כדאי כל העניין. יש הרבה ספרי מוסר, לא כל מוסר מתאים בשביל כל אחד. כל אדם צריך ללמוד את המוסר שמתאים לו. זה לא בשבילך. גמרנו. יש הרבה, הרבה, הרבה מה להסתכל, ולא על זה. גמרנו עם זה.

### Even a Rasha Can Have Bitachon

**Question:** Thank you so much for all the *Chizuk*, both on the phone line and the newsletter, "*Bitachon Shavu'i*" (Bitachon Weekly translated for Eretz Yisroel); it is literally life-saving!

Here is my question. I was reading *Shaar HaBitachon* in *Chovos Halvavos*, who says that a person who is waiting for a *Yeshua* and has *Bitachon* in Hashem, yet he does not keep all the *Mitzvos*, is a fool. Every time I read this, I become weakened. As hard as we try, we all make mistakes and do *Aveiros*. Does that mean that we have no right to have *Bitachon*?? Rabbi Mandel always says that even a *Rasha* can have *Bitachon!* Can you please clarify this? It is bothering me terribly.

Answer: I don't even read those words in *Chovos Halvavos*. At all. When I get to it, I skip it. And even the *Chovos Halvavos* himself says otherwise. You can have *Bitachon* even if you are a fool, even if you are a *Rasha*, it makes no difference. It's two separate issues; one has nothing to do with the other. *Aderaba!* The main *Yesod* of *Bitachon* is that even a *Rasha* can have *Bitachon*. It's *Chaza!!* And the *Rishonim*, *Rabeinu Yonah*, *Ramban*, the *Chofetz Chaim*<sup>1</sup>; they all say that even a *Rasha* can have *Bitachon*. Don't look at that *Chovos Halvavos*. Even if you'll reach the level that you can digest his words, it's not worth it. It's not worth the whole thing. There are loads of *Sifrei Mussar*, and not everything is for everybody. Each person needs to learn the *Mussar* that's good for him. THIS IS NOT FOR YOU. Finished. There's plenty, plenty, plenty *Mussar* to learn; NOT THIS.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

<sup>^1</sup> ספר שם עולם לבעל החפץ חיים (חלק ב, קונטרס נפוצות ישראל, פרק ח) ודע עוד, דמדת הבטחון אינה תלויה בזכויות שאפילו הוא אדם שאינו הגון אך שחיזק בטחונו בה', כח הבטחון מגין עליו ומתחסד עמו השם יתברך, כן כתב הגר"א (**ודלא כחובות הלבבות**), אדם שאינו הגון אך שחיזק בטחונו בה', כח הבטחון מגין עליו ומתחסד עמו השם יתברך, כן כתב הגר"א (ודלא כחובות הקרא (תהלים כל יושמעתי שכן איתא במדרש על הפסוק (תהלים לב י) רַבִּים מַכְאוֹבִים לְרָשָׁע וְהַבּוֹטֵחַ בָּה' חֶסֶד יְסוֹבְכֶנּוּ, וכן מוכח פשטיה דקרא (תהלים לג יח-יט) עֵין ה' אֶל יְרֵאָיו לַמְיַחֲלִים לְחַסְדּוֹ לְהַצִּיל מִתְּוֶת נַפְשָׁם וּלְחַיּוֹתָם בְּרֶעָב, ומדלא כתיב יראיו המיחלים לחסדו, משמע דתרי מילי בינהו, ושמענו מזה דאפילו איננו עדיין בכלל כת יראי ה' רק שהוא מיחל לחסדי ה', גם כן עין הקב"ה עליו להחיותו ברעב.