Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



נצבים-וילך

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

Bitachon Weekly פרשת נצבים וילך תשפ"ד

## TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A

REQUEST TO: weeklybitachon@gmail.com

## AND NOW IN SPANISH bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY נצבים וילך תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- GETTING SHARP MUSSAR IS A PRECIOUS AND GOLDEN OPPORTUNITY THAT A PERSON SHOULD ENJOY AND CHERISH
- UNCOMFORTABLE THOUGHTS ARE A MAJOR GIFT FROM SHAMAYIM
- WHAT YOU SAY WITH YOUR MOUTH CAN BE MORE PRECIOUS THAN YOUR ACTIONS
- AT LEAST SPEAK NOBLE WORDS AND DAVEN FOR GOODNESS
- IF YOU DAVEN AND DON'T SUCCEED, YOU ARE LIKE MOSHE RABEINU
- STRIVING AND DESIRING IS THE GOLDMINE OF A HUMAN'S EXISTENCE
- BE HAPPY WITH ALL YOUR PECKLACH
- A JEWISH ROSH HASHANAH OR A GOYISH ROSH HASHANAH?
- "PANIC MODES" AND "GETTING DEPRESSED" IS FOR GOYIM, NOT FOR US
- BEWARE OF TURNING AN ADAM
   GADOL INTO AN AVODA ZARA
- IF YOU ARE NOT HEAVILY INVOLVED IN MUSSAR, OR YOU DON'T HAVE A REBBE, YOUR "SHITOS" MAY BE "SH'TUYOS"
- ALWAYS LEARN MUSSAR ON BEING SAMEACH B'CHELKO
- WHEN YOU ARE NOT SATISFIED WITH WHAT YOU HAVE, YOU CAN LOSE IT, CHAS V'SHALOM
- "I LOVE BEING BIG AND HEAVY!"
- APPRECIATING BEING A "DOER", AND LEARN HOW TO HATE USELESSNESS
- STORIES OF NOVARDOK
  - GLORIFY THE PRESENT MOMENT
  - THE LESS POPULAR, THE MORE PURE

## פרשת נצבים וילך

#### אַתֶּם נָצַבִים כט ט

# Getting Sharp *Mussar* Is a Precious and Golden Opportunity That a Person Should Enjoy and Cherish

The harsh *Tochachos* that you hear will bring

you Olam HaBah. (Rabeinu B'chayei1). Chazal say2 that if a person went 40 days without Yissurim he lost his Olam HaBah! The Gemara says3 that it's a tremendous Zechus to listen quietly to your Rebbe's Tochachos, and: כַּל הַמַנַבֶּל עַצְמוֹ עַל דִּבְרֵי תּוֹרָה סוֹפוֹ לְהָתַנַשֵּא in the end, it will cause you to ברכות סג ב become elevated. Be happy if you suffer, and you don't seem to do well in your learning and other areas compared to others; in the end you will become great because of this (if you keep trying).

Moshe Rabeinu was extremely sharp when he gave Mussar, and we can suggest that he wanted to give Klal Yisroel Zechusim and Olam HaBah thanks to the pain of Tochacha

(see Rabeinu B'chayei quoted above).

#### STORY

The Chidushei HaRim Zatzal once<sup>4</sup> saw his Einikel, the S'fas Emes sleeping late, and he gave him sharp Mussar for not learning Torah. Actually, the S'fas Emes had been learning Torah all night with a chavrusa, which was why he woke up later than usual. Yet, he answered nothing to his Zeide, and kept quiet for the hour-long blasting. Afterwards, his chavrusa questioned

him: "Why didn't you defend yourself??" The

Each person has the perfect Chisaron that he needs for his

1 רבינו בחיי עה"פ אַתֶּם נָצָבִים הַיּוֹם כֻּלְּכֶם לִפְנֵי ה' אֱלֹקֵיכֶם (כט ט) ויתכן לומר כי נכללו בפסוק זה שתי הבטחות, האחת שיהיו ישראל קיימין ולא יתבטלו לעולם, אבל יהיו דור אחרון ולעולם יעמדו. והשני, שיהיו זוכין לחיי העולם הבא בקיום התורה. והוצרך להבטיח כן מפני שישראל היו ראוין להאבד לכובד התוכחות שהזכיר למעלה שעברו עליהם, ועל כן אמר שיהיו נצבים היום בעולם הזה, כלשון לְעוֹלֶם ה' דְּבָרְךְּ נָצָב בַּשָּׁמִיִם (תהלים קיט פט) ולא יאבדו מפני התוכחות הקשות אבל תהיינה להם מירוק בעולם הזה, כלשון לְעוֹלֶם ה' דְּבָרְךְּ נָצָב בַּשָּׁמִים (תהלים קיט פט) ולא יאבדו מפני התוכחות הקשות אבל תהיינה להם מירוק עוונות שבהן יזכו לחיי העולם הבא, והוא שאמר לְפְנֵי ה' אֱלֹקֵיכֶם, כלשון וּצְדָקְה תַּהְיֶה לְנוּ לְפְנֵי ה' אֱלֹקֵינוּ (ואתחנן ו כה) שהיא הבטחה בשכר העולם הבא, וזהו לשון "כַּלְכֶם", כלשון חז"ל שאמרו (סנהדרין צ א) כל ישראל יש להם חלק לעולם הבא.
2 ערכין טז ב, דתניא דבי רבי ישמעאל, כל שעברו עליו ארבעים יום בלא יסורין קיבל עולמו.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ברכות סג ב, אמרי דבי רבי ינאי, מאי דכתיב (משלי ל לג) כָּי מִיץ חָלֶב יוֹצִיא חָמְאָה וּמִיץ אַף יוֹצִיא דָם וּמִיץ אַפּיִם יוֹצִיא רִיב, במי אתה מוצא חמאה של תורה, במי שמקיא חלב שינק משדי אמו עליה (המוציא את החלב שמצץ משדי אמו על דברי התורה חמאה היא לו. רש"י) וּמִיץ אַף יוֹצִיא דָם, כל תלמיד שכועס עליו רבו פעם ראשונה ושותק, זוכה להבחין בין דם טמא לדם טהור (המוצץ כעס רבו וסובלו יוציא הלכות דם לעומתם) וּמִיץ אַפַּיִם יוֹצִיא רִיב, כל תלמיד שכועס עליו רבו פעם ראשונה ושניה ושניה ושותק, זוכה להבחין בין דיני ממונות לדיני נפשות, דתנן רבי ישמעאל אומר, הרוצה שיתחכם יעסוק בדיני ממונות שאין מקצוע בתורה מקצוע בתורה יותר מהן, שהן כמעין נובע (שדיני ממונות עמוקים הם, והרוצה שיתחכם יעסוק בדיני ממונות שאין מקצוע בתורה גדול מהם).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> הובא בספר מעיינה של תורה (במדבר עמ' קמה) חסידים מספרים על בעל השפת אמת זצ"ל כי בהיותו ילד למד פעם עם חברו כל הלילה בהתמדה, ורק לפנות בוקר שכב לישון, והיה ישן עד עיצומו של יום. נכנס אצלו סבו בעל החידושי הרי"ם ז"ל, והטיף לו שעה ארוכה דברי תוכחה ומוסר על אשר הוא מרבה בשינה ואינו משכים לקום וללמוד תורה. השפת אמת ז"ל הקשיב לדברי המוסר הקשים בתשומת לב מרובה, ולא הפסיקו אפילו במלה אחת כדי להתנצל ולהצטדק. חברו שהיה באותו מעמד, השתומם מאד, ולאחר מכן שאלהו: היתכן, מדוע החרשת, ולא אמרת לסבך כי היית ער כל הלילה ולמדת תורה? השיב לו בעל השפת אמת ז"ל: לא רציתי להפסיק את סבא באמצע דבריו, למען אשמע מפיו עוד דברי מוסר. ובדברו נטל חומש דיפדף בו והראה לחברו את הפרשה הנזכר: אם מלכתחילה היה בדעתם של בני גד ובני ראובן לעבור את הירדן ולהחלץ למלחמה, הרי היה להם לומר זאת מיד כשהתחיל משה להגיד להם מוסר "האחיכם יבואו למלחמה... כה עשו אבותיכם... ולא להמתין עד אשר יסיים את תוכחתו הגדולה (מפסוק ו עד פסוק טז) שהיתה מלאה ביטויים חריפים ביותר "תרבות אנשים חטאים, כי תשובון מאחריו ושחתם לכל העם הזה" אלא אין זאת כי אם חבל היה להם להפסיק את משה רבם, כי רצו להוסיף ולשמוע ממנו דברי

כִּשֵׁיֵשׁ דִין

לְמַטָה, אֵין דִין

למעלה

When we are

strict with

ourselves, we

are absolved

from Heavenly

stríctness

S'fas Emes explained that he loved hearing Tochacha, and he wanted the Zechus of being a: שומע תוכחת person who listens to Mussar. He gave as an example the story of Bnei Gad and Bnei Reuven. Moshe Rabeinu had suspected them for being selfish and not wanting to fight the Canaanim together with their brothers, and he gave them sharp Mussar.

Even though it was totally untrue, they waited to hear *Moshe* until he finished, and only then did they explain themselves. Getting sharp Mussar is a precious and golden opportunity that a person should enjoy and cherish!

#### **Uncomfortable Thoughts Are a** Major Gift from Shamayim

Our *Dor* is loaded with people who are constantly giving themselves internal *Mussar* with their brain chatter. Tons of it is totally irrelevant to them, and they weren't even created for so

many unending lofty Madregos and dreams that will never happen. Perhaps this is a major Tikun for all of us, and despite the anxiety and depression that these unhealthy thoughts can cause you. they are still a major: מַתַּנָה מִן הַשָּׁמֵיִם gift from Shamayim.

All these people are true Baalei Yissurim who

will be Zoche to the highest Madregos in Olam HaBah, precisely because of all that pain. However, it is important to recognize and thank for all these Mach'shavos and to accept them as Yissurim. You should feel cleansed from all your sins thanks to being such a chronic negative thinker. Of course, you need to never give up, and try to be more positive.

- "Why did I say that?"
- "How foolish I was!"
- "I'm always making mistakes Aveiros, B'shogeg and mistake) and even B'meizid (on purpose)!"
- "I'm so terrible!"
- "Where is your Bain Adam La'chaveiro?"
- "Where is vour Yiras Shamavim??"
- "This you call learning??"
- "You daven like a Terach?!"
- "I missed the boat as usual"
- "My friends are Zoche to Torah and/or Hatzlacha and/or nachas and/or good Middos!"

All this and much more can be the biggest Bracha in your life. וְכָּל הָעוֹשֵׂה דְּבַר עֲבֶרָה lf a וּמִתְבַּיֵשׁ בָּהּ, מוֹחֱלִין לוֹ עַל כָּל עֲוֹנוֹתָיו ברכות יב ב person commits an Aveira and is ashamed of it, he is forgiven for ALL his Aveiros. And this Chazal was said<sup>5</sup> about Shaul HaMelech.

ברכות יב ב, ואמר רבה בר חיננא סבא משמיה דרב, **כל העושה דבר עבירה ומתבייש בו, מוחלין לו על כל עונותיו**, שנאמר  $^{5}$ (יחזקאל טז סג) לָמַעַן תִּזַכָּרִי וָבֹשָׁתִּ וָלֹא יָהְיֵה לַּךְ עוֹד פָּתָחוֹן פֶּה מִפָּנֵי כִּלְמָתֶךְ בִּכַפְּרִי לַךְ לְכָל אֲשֶׁר עָשִׂית נָאָם ה' אֱלֹקִים. דילמא צבור שאני? אלא מהכא (ש"א כח טו) וַיֹּאמֶר שָׁמוּאֵל אֵל שָׁאוּל לְמָה הַרְגַּזְתַּנִי לְהַעַלוֹת אֹתִי, וַיֹּאמֶר שָׁאוּל צַר לִי מְאֹד וּפְּלְשָׁתִּים ַנָלְחָמִים בִּי וֵאלֹקִים סָר מֵעַלִי וְלֹא עָנָנִי עוֹד גַּם בְּיַד הַנּבִּיאָם גַּם בַּחַלֹמוֹת וָאָקרָאֵה לְךְ לְהוֹדִיעַנִי מָה אֵעֲשֶׂה, ואילו אורים ותמים לא קאמר, משום דקטליה לנוב עיר הכהנים (ולא אמר לו גם באורים, לפי שנתבייש ממנו, שלא יאמר לו אתה גרמת לעצמך שלא נענית באורים ותומים. לפי שהרגת את הכהנים. רש"י). ומניו דאחילו ליה מו שמיא. שנאמר (שם פסוק יט) ומחר אתּה וּבָנֵיף עָמִי, ואמר רבי יוחנן, עמי במחיצתי. ורבנן אמרי מהכא (ש"ב כא ו) וְהוֹקַעֵנוּם לָה' בָּגַבְעַת שָׁאוּל בַּחִיר ה', **יצתה בת קול** ואמרה בָּחִיר ה' (והוקענום - גבעונים אמרו לדוד בסוף ימיו, שהיה רעב שלוש שנים, וישאל דוד בה', ויאמר ה' אל שאול ואל בית הדמים על אשר המית את הגבעונים, שהרג את הכהנים שהיו מספיקים לגבעונים לחם ומים, שהגבעונים נתנם יהושע חוטבי עצים ושואבי מים למזבח, ויאמר דוד אל הגבעונים ובמה אכפר לכם וברכו את נחלת ה', והם אמרו לו, יותן לנו שבעה

Believe that

every

positive

word you

say works

immediately

who was ashamed of ruthlessly wiping 85 Cohanim Tzaddikim G'murim, Baalei Ruach HaKodesh, including Achimelech, the Cohen Gadol himself. Yet, his Busha (embarrassment) took away all his sins!

#### ּבְּפִיךְּ וּבִלְבָבְךְ לַעֲשׂתוֹ ל יד What You Say with Your Mouth Can Be More Precious Than Your Actions

When R' Shraga Feivel Mendelovitz *Zatzal* would say the *Passuk:* אַל תִּירָאִי תּוֹלַעַת יַעֲלֹב

ישעיה מא יד Fear not, worm of Yaakov, he would cry. תּוֹלֵעֵת is a worm, and Klal Yisroel is called a worm which relies only on its mouth, and Klal Yisroel is total Tefila. "Don't be afraid; as long as you daven!" You cannot always achieve the greatness of the Yeshuos that you desperately want, but you can always daven! And davening is everything! Davening means you're

trying and wanting, and: לֹא עָלֶיךְ הַמְּלָאכָה לְגְמוֹר אבות ב טז You are not responsible to get it all done!

The *Sefer HaChinuch* says<sup>6</sup> that some people would quicker **do** something wrong than **saying** something wrong, since they realize that their *Koach HaDibbur* is *Kodesh Kodoshim* and is the difference between an animal and a human. Keep using your mouth to express your good and noble desires; and of course, for *Torah* and *Chesed* and making

people happy and saying praises (especially about your enemies!) And practicing positivism, etc.

There is a famous story where a *Gilgul* (soul that returned to this world) remarked that in the *Olam HaEmes*, *Dibbur* (speech) is way more important than people think it is in this world. As long as you daven and weren't *Mya'esh*, you are already *Zoche* to great things, even if it doesn't look like you succeeded.

### At Least Speak Noble Words and

Daven for Goodness STORY

A *Yungerman* was having terrible *Tzaros* from his son, who was terrorizing his 10 siblings! I gave him a *Bracha* that just like today he is the terror of the house, someday he'll be the pride of the house. 4 years later, he called to tell me that it all came

true. He said that even while his son was a troublemaker, he kept speaking like a *Tzaddik*.

He kept saying that learning *Torah* is everything, even though he never learned. *Yesod Gadol:* At least speak noble words and daven for goodness. בְּפִיךְּ וּבְלְבָבְךְּ לַעֲשׂתוֹ Your mouth can be precious (and even more than action)! And when you have no *Koach* to daven, remember that *Chizkiyahu HaMelech* had no *Koach* to daven (*Medrash*<sup>7</sup>), and that

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ספר החינוך (מצוה תרז, מָצְוַת וִדּוּי מַעֲשֵׁר) מִשֶּׁרְשֵׁי הַמִּצְוָה. לְפִי שֶׁסְגֻלַּת הָאָדָם וְגֹדֶל שִׁבְחוֹ הוּא הָדְּבּוּר, שֶׁהוּא יָתֵר בּוֹ עַל כָּל מִינֵי הַנָּבְרָאִים, שָׁאָלוּ מִצַּד יֶתֶר הַתְּנוּעוֹת גַּם שְׁאָר בַּעֲלֵי חַיִּים יִתְנוֹעֲעוּ כְמוֹהוּ, **וְעַל כֵּן יֵשׁ הַרְבֵּה מִבְּנֵי אָדָם שֶּׁיְרֵאִין מִלְּפְסֹל** דָּבּוּרָם, שָׁהוּא הַהוֹד הַגַּדוֹל שָׁבָּהָם, יוֹתָר מִלְּחָטֹא בִּמִעֲשָׁה.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> איכה רבה (פתיחתא אות ל) ארבעה מלכים היו מה שתבע זה לא תבע זה, ואלו הן דוד ואסא ויהושפט וחזקיהו, דוד אמר (תהלים יח לח) אֶרְדוֹף אוֹיְכִי וְאַשִּׁיגֵם וְלֹאׁ אָשׁוּב עַד כַּלּוֹתָם, אמר לו הקב"ה: אני עושה כן הה"ד (ש"א ל יז) וַיַּכֵּם דְּוִד מֵהַנָּשֶׁף (תהלים יח לח) אֶרְדוֹף אוֹיְכִי וְאַשִּׁיגֵם וְלֹאׁ אָשׁוּב עַד כַּלּוֹתָם, אמר לו הקב"ה: אני עושה כן המיר לו בלילות בזיקין וברקים, כמה דְּתנינן תמן על הזיקין ועל הזועות ועל הברקים, הה"ד (תהלים יח כט) כִּי אַתָּה תָּאִיר נֵרִי ה' אֱלֹקִי יַגִּיהַ חָשְׁכִּי. עמד אסא ואמר: אני אין בי כח להרוג להם, אלא אני רודף אותם ואתה עושה, אמר לו: אני עושה, שנאמר (דהי"ב, יד יב) וַיְּרְדְּפֵם אָסָא וְהָעָם אָטָּי עְמִד לְגָרְר וַיִּפֹּל מַכּוּשִׁים לְאֵין לָהֶם מִחְיָה כִּי נִשְׁבְּרוּ לְפְנֵי מַחְנֵהוּ וַיִּשְׂאוּ שָׁלָל הַרְבֵּה מְאֹד, לפּני אסא אין כתיב אָשֶׁר עִמּוֹ עַד לְגְרָר וַיִּפֹּל מֵכּוּשִׁים לְאֵין לָהֶם מִחְיָה כִּי נִשְׁבְּרוּ לְפְנֵי מַחֲנָהוּ וַיִּשְׂאוּ שָׁלֶל הַרְבֵּה מְאֹד, לפּני אסא אין כתיב

Bitachon Weekly פרשת כי תצא תשפ"ד

לֵית נְהוֹרָא

אֵלַא הַהוּא

דְנַפִיק מָגוֹ

חשוכא זוהר

פרשת תצוה (קפד א)

Light comes

only out of

darkness

night, the entire *Malchus Ashur* (who tried to conquer *Chizkiyahu's Yerushalayim*) was killed by a *Malach!* 

וּבְלְבָבְךְ לַעֲשׂתוֹ – Your *Ratzon* is gold!

#### וַה' אָמֵר אֵלֵי לֹא תַעֶבֹר אֶת הַיַּרְדֵּן הַדֶּה לא ב If You Daven and Don't Succeed, You Are Like *Moshe Rabeinu*

Despite all his *Tefilos*, Hashem did not allow *Moshe* to enter *Eretz Yisroel*. Do you think that *Moshe* is less: שַׁיִיף associated to *Eretz Yisroel* than everyone else is? I think he is

considered even more "Anshei Eretz Yisroel", since he davened so hard and wanted so much, and he had so much pain for not achieving his lifetime wish. (Eretz Yisroel was actually the end result of his life's accomplishment; i.e., Yetzias Mitzrayim). Similarly, Moshe designated 3 Arei Miklat (cities of refuge) in Ever HaYarden (the eastern side of the Yarden) even though they do not "work" until all 6 are set aside. Again, we

see *Moshe*, the greatest person in the world, with a half *Mitzva*.

#### Striving And Desiring Is the Goldmine of a Human's Existence

How is it that the human is always getting ½ ways without finishing? I was asked to speak about *Shmiras Einayim*, since plenty of people have difficulties and frustrations in that area. I said: "Keep davening!" My *Rabbeim* (in *Novardok* and *Slabodka*) all told me that if you are an: עַקְשָׁן (stubborn person) and you keep it up, then: בּוֹא יָבוֹא יוֹם יְשׁוּעְתֶּך surely the day of your *Yeshua* will eventually come. Someday you'll get there!

(Like an: עַקְשָׁן (stubborn) baby who keeps crying till Mommy finally comes.) I know a Yungerman who had a terrible Geshmak in evil, and he davened for years, until one day his Geshmak suddenly disappeared! But even if you don't succeed, you still remain like Moshe Rabeinu, a person who davened all his life for more Kedusha. A person like this is automatically the biggest Kadosh, even though outwardly his friends may be more pure in their

actions.

He suffers and has pain all his life because of his inability to conquer his *Yetzer*, despite so many *Tefilos*. Nobody can be greater than him, like it says in *Mishlei*: לַב יוֹדֵע מְרַת זֹל לֹא יִתְעָרַב זְר משלי יד י No one else can feel the pain of your struggle, but the joy of your triumph will be felt by you alone. The *Yesod* of: לְפוּם צַעַרָא אַגְרָא אבות ה כב (the reward increases according to your effort) is #1 by far superior

to all Cheshbonos. Notice how it says: יְשְׁמַּח Rejoice all you seekers of Hashem, and שׁוֹטְטוּ בְּחוּצוֹת שׁוֹטְטוּ בְחוּצוֹת יְרוּשְׁלַם וּרְאוּ נָא וּדְעוּ וּבִּקְשׁוּ בִּרְחוֹבוֹתֶיהָ אָם תִּמְצְאוּ יִרוּשָׁלַם וּרְאוּ נָא וּדְעוּ וּבִקְשׁוּ בִּרְחוֹבוֹתֶיהָ אָם תִּמְצְאוּ אִישׁ אִם יֵשׁ עֹשֶׂה מִשְׁפֶּט מְּבַקֵּשׁ אֱמוּנָה וְאֶסְלַח לָהּ אִישׁ אִם יֵשׁ עֹשֶׂה מִשְׁפֶּט מְּבַקֵּשׁ אֱמוּנָה וְאֶסְלַח לָהּ Hashem wants the person who is M'vakesh Emuna. Striving and desiring is the goldmine of a human's existence.

#### Be Happy with All Your Pecklach

Many people complain that they aren't getting the nachas or *Torah* or relationships or *Mussar* or *Zikkui HaRabbim* or health or strength or other desires. And they spend a lifetime of "quiet desperation"; i.e., always

כאן אלא לפני ה' ולפני מחנהו, עמד יהושפט ואמר: אני אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף, אלא אני אומר שירה ואתה עושה, אמר לו הקב"ה אני עושה, שנאמר (דהי"ב כ כב) וּבְעֵת הַחֵלוּ בְרָנָה וּתְהָלָּה נָתַן ה' מְאָרְבִים עַל בְּנֵי עַמּוֹן מוֹאָב וְהַר שֵּׁעִיר הַבָּאִים לִיהוּדָה וַיִּנְגֵפוּ. עמד חזקיהו ואמר: אני אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף ולא לומר שירה, אלא אני ישן על מטתי ואתה עושה, אמר לו הקב"ה אני עושה, שנאמר (מ"ב יט לה) וַיְהִי בַּלַּיְלָה הַהוּא וַיֵּצֵא מֵלְאַךְ ה' וַיַּרְ בְּמַחָנֵה אַשּוּר.

Hílchos

Rosh

Hashanah

are a lesson

for your

entíre year,

to insist on

positivism.

It will give

you Refuos

and Yeshuos!

something wrong & desperately needed. \*\*\*\*\*\*

Sedom was a place where everyone had everything, a happy perfect life; and look

what kind of people it produced – the worst and lowest Reshaim! (This is a place called 'הָנֵן ה' the garden of Hashem)! And look how Avraham and Sara were always missing their lifetime desire – having children – and look how wonderful they became!

And look how *Klal Yisroel* was built on *Leah Imeinu's* tears and painful desires, and *Rochel* only succeeded when she also became a person of great need. Never complain that things should be better! Be happy with all your pecklach; it makes you a mensch, and not a *Sedomi, Chas* 

V'shalom! Or a M'sudardik German, who "has it all figured out!"

#### ּכִּי מִי גוֹי גָּדוֹל אֲשֶׁר לוֹ אֱלֹקִים קְרֹבִים אֵלָיו ואתחנן ד ז A Jewish *Rosh Hashanah* or a *Goyish Rosh Hashanah*?

If you are all set for *Rosh Hashanah*, and you are loaded with anguish and fear and worry and concern, since you are heavily involved in your sins; this would normally be considered a superb sign; it means that you are a real and true person, who takes *Rosh Hashanah* seriously. As the *Mashgiach* R' Nosson *Zatzal* would say: "If only we had some *Yir'ah!*" Yet, you need to be careful. According to the *Tur* (in *Hilchos Rosh* 

Hashanah)<sup>8</sup>, this may be a sign that you are a *Goy!* And this is exactly **not the way** to enter *Yom HaDin*. How does a *Yid* enter *Yom* 

HaDin? He is happy and full of Bitachon that he'll win!

# Panic Modes and Getting Depressed Is for *Goyim*, Not for Us

And this is a: הַלְּכָה פְּסוּקָה clear Halacha which originates from Ezra HaSofer who said: לְכוּ אִכְלוּ מַשְׁמַנִּים וְשָׁלְחוּ מָנוֹת לְאֵין נָכוֹן לוֹ כִּי וּשְׁתוּ מַמְתַּקִים וְשָׁלְחוּ מָנוֹת לְאֵין נָכוֹן לוֹ כִּי וּשְׁתוּ הַיּוֹם לַאֲדֹנֵינוּ וְאֵל תֵּעֶצֵבוּ כִּי חֶדְוַת ה' Go out and eat good food and sweet drinks, because rejoicing in the day of Hashem will be your strength. Indeed, Orchos Chaim of the Rosh says<sup>9</sup> that the main difference

between a *Yid* and a *Goy* is *Bitachon*. Don't be a *Goy!* No more panic modes and getting depressed! That's for *Goyim*, not for us. And it's against *Halacha*, and against *Ezra HaSofer* (who was equal to *Moshe Rabeinu*).

The Chassidim say that you can pour your heart out and cry to Hashem, as long as you first spend time with plenty of Simcha! First comes Rosh Hashanah, where it's Assur (forbidden) to even mention Chet; and only later comes Yom Kippur where we get involved in Chata'im (sins). Today especially, a person has no Koach for any negatives, unless he is first loaded with positives.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> טור (סי' תקפא, הלכות ר"ה) ורוחצים ומסתפרים ע"פ המדרש, א"ר סימון, כתיב (ואתחנן ד ז) כִּי מִי גוֹי גָּדוֹל וגו', ר' חנינא ור' יהושע אומרים, איזו אומה כאומה זו, שיודעת אופיה של אלקיה, פירוש, מנהגיו ודיניו, שמנהגו של עולם אדם שיש לו דין לובשים אומרים, איזו אומה כאומה זו, שיודעת אופיה של אלקיה, פירוש, מנהגיו יודע איך יצא דינו. אבל ישראל אינן כן, לובשים לובש שחורים ומתעטף שחורים ומגדל זקנו ואין חותך צפרניו, לפי שאינו יודע איך יצא דינו. אבל ישראל אינן כן, לובשים לבנים ומתלחין זקנם ומחתכין צפרניהם ואוכלין ושותין ושמחים בר"ה, לפי שיודעין שהקב"ה יעשה להם נס. לפיכר נוהגיו לספר ולכבס בער"ה. ולהרבות מנות בר"ה.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ארחות חיים להרא"ש (יום ראשון, אות כו) לבטוח בה' בכל לבבך ולהאמין בהשגחתו הפרטית. ובזה תקיים בלבבך היחוד השלם בהאמין בו כי עיניו משוטטות בכל הארץ ועיניו על כל דרכי איש ובוחן לב וחוקר כליות, כי מי שאינו מאמין אשר הוצאתיך מארץ מצרים, אף באנכי ה' אלקיך אינו מאמין, ואין זה יחוד השלם כי זה היה (נ"א הוא) סגולת ישראל על כל העמים וזה יסוד כל התורה כולה.

Dissatisfied

people run to

Avoda Zara and

other sins, and

their whole

existence loses

any fulfillment.

They are people

who haven't

learned to be

Sameach

B'chelko; they are

empty, and are

always feeling

deprived

## Beware Of Turning an *Adam Gadol* into An *Avoda Zara*

TRUE STORY

A Holocaust survivor was so happy with the many *Nissim* he was *Zoche* to during the war. He went around to all the *Gedolim* and *Admorim* for *Brachos*, that he should have a

future good life... until he came to one world-famous leader who wouldn't give him a *Bracha*. He said that "soon there won't be any Hashem in your life, since all you rely on is *Admorim* and *Gedolim*. Instead, learn *Chovos Halvavos*. Then, you'll have Hashem Himself!"

It is interesting to note that this particular leader is admired to the extreme by his followers, and is severely criticized as going along with the stupidity that he is Mamash an Avoda Zara. Of all people, he was the one who was against getting carried away with the Kavod of Talmidei Chachomim and the Kavod of Admorim, since you forget Hashem, Chas V'shalom.

Believe it or not, you can turn any *Adam Gadol* into an *Avoda Zara*, if you forget that every inch of this person is only the work of

Hashem, and: בְּעֶצֶם in essence he is a zero, despite his greatness. \*\*\*\*\*

#### If You Are Not Heavily Involved in Mussar, or You Don't Have a Rebbe, your "Shitos" May Be "Sh'tuyos"

There are many leaders who appear to be almost worshipped by their followers. This

can be quite annoying to all of us outsiders, and understandably Novardok SO. However, in without a question they would say that you have Kin'ah! Don't trust yourself and your holy criticism. Look how terribly wrong the: הַמוֹן עַם (public) is about the above Adam Gadol! People could be Talmidei Chachomim and Yi'rei Shamayim and great Ovdim. But when it comes to criticizing, if they aren't learning Mussar overtime (and with a Rebbe who puts them in their place), all their Shitos could be: הבל הבלים (baseless) Mamash and total lies like this case. When we want the Geula so badly, we should

reconsider so many so our criticisms.

(Including being too self-critical!) The Komarno Rebbe said<sup>10</sup>: If you hear something good about a *Yid*, believe it as

<sup>10</sup> היכל הברכה (ביאור על חסירות ויתירות ועל דגש ורפה הנמצאות בתוה"ק על פי המסורת, על פי סודות וגנזי צפונות ממרן אלקי האר"י הקדוש ורבינו איש אלקים הבעש"ט ז"ל, הכינו וגם חקרו הרה"ג בוצינא קדישא וכו' מוהר"ר יצחק יהודה יחיאל ספרון זצוקללה"ה אב"ד דק"ק קאמארנא, פרשת וירא, דף קטו, בעמוד השני למעלה) וכל זה לא יושג אלא על ידי אין וביטול ממש באהבת ישראל עד שלא יראה שום דבר רע בחבירו, וכל מה שלא ראה עיניו בחבירו לא יאמין לשום דבר גנות, כי הרבה שקרים וכזבנות יש בעולם אפילו אצל הכשרים בדעתם, ומכ"ש הצבועין, ולכן השמר בני השמר להיות לך לב נכנע נשבר ולא תראה רק טוב על ישראל.

ובספר אוצר חיים (על תרי"ג מצות, להרב מקאמארנא הנ"ל, עם באר אליהו, חלק שני עמ' ק מצוה מא, הערה 89) כי הקדוש ברוך הוא קרא לישראל אחים מצד הנשמה, ובנים מצד רוח ונפש. ואמנם הפסוק אומר (תהלים סח לה) תְּנוּ עֹז לֵאלקִים עַל יִשְׂרָאֵל גַּאֲוֶתוֹ, שאין לך איש הישראלי אף מפחותי ערך שלא יגיע ממנו התפארות לאלקים אלקי ישראל, והקדוש ברוך הוא משתעשע בו, אלא שהוא נעלם, כפי שהאדם יעשה לשם שמים בלב שלם ורוח נמוכה, וכל המבזה לשום בר ישראל אף בלב, משתעשע בו, אלא שהוא נעלם, כפי שהאדם יעשה לשם שמים בלב שלם ורוח נמוכה, וכל המבזה לשום בר ישראל אף בלב, עליו נאמר (משלי טז ה) תּוֹעֲבַת ה' כָּל גְּבַהּ לֵב, אלא בלב שמח יקשר עצמו עם כל ישראל עד שיזכה שלא יראה על ישראל שום דבר רע, רע של עצמו הוא רואה, כי צדיק אמת אין רואה שום רע כלל על ישראל.

The first

step to

Churban is

being

dissatisfied

with

yourself

true. But if you hear evil, it's a lie! Don't think it's easy to be non-critical! You need to lie and lie that everyone is good, even though you "know" differently. (This is what R' Ahron

Belzer *Zatzal* used to do). Then, there is hope!

#### ּכִּי קָרוֹב אֵלֶיךָ הַדָּבָר מְאֹד בְּפִיךְ וּבִּלְבָבְךְ ל<sub>'</sub>יד Always Learn *Mussar* on Being Sameach B'chelko

Nevuchadnetzar HaRasha was a Melech over the entire world, and his wife was also very powerful. (Medrash<sup>11</sup>). He was called: "רֹאשׁ" and "אַרְיֵה"; (Gemara<sup>12</sup>), he roared like a

lion, and he was "אָיוֹם וְנוֹרָא". (*Medrash*<sup>13</sup>). Yet, he was always in a state of *Ka'as* (anger) and *Ta'ava*, and always looking to swallow-up

everybody. He was never satisfied, like a *Rasha* who is never *Sameach B'chelko*. \*\*
The *Gr"a* says<sup>14</sup> that: עִיקֶר נְתִינַת הַתּוֹרָה בָּטָחוֹן
the main reason we were given the *Torah* 

was so that we should acquire the *Midda* of *Bitachon*, and he says<sup>15</sup> that *Bitachon* means being *Sameach B'chelko*. The *Churban* came because of *Sin'as Chinam*, which is caused by not being *Sameach B'chelko*. So it is fitting that the *Yidden* fell into the hands of a person who had everything and was never satisfied. This week's *Parsha* says:

לא בַשָּׁמַיִם הָיא וְלא מֵעֵבֶר לַיָּם כִּי קְרוֹב אֵלֶיךְ הַדְּבָר מְאֹד בְּפִיךְ וּבִלְבָבְךְ לַעֲשׂתוֹ ליב-יד *Torah* is not in the heavens, or on the other side of the sea; it is

ושם (בהערה 90) ועיין בס' נתיב מצותיך (נתיב התורה שביל א אות יג) וז"ל, וגם ידוע ממרן הריב"ש טוב, **שצדיק גמור שאין בו שום שמץ רע כלל אינו רואה שום רע באדם**, **ובעיניו הכל זכאים וצדיקים, ולכן הוא אוהב את ישראל מאוד**, אבל כשעדיין לא תיקן לגמרי יראה בעיניו איזה שמץ רע לחייב את הרשעים, אבל ידע כי את נפשו הוא מחייב, וזהו (תהלים לט ט) מַכֶּל פְּשְׁעִי הַצִּילֵנִי, שתמחול לי על כל עוני, ובמה אדע, חֶרְפַּת נָבָל אַל תְּשִׁימֵנִי, כשלא תשים אותי שאראה שום חרפה בנבל, ובזה אדע כי נקי אני, עכ"ל.

<sup>11</sup> אסתר רבה (ג ב) ד"א וְנָשִׁים מֶשְׁלוּ בוֹ (ישעיה ג יב) ארבע נשים נטלו ממשלה בעולם, ואלו הן: איזבל ועתליה מישראל, ו**שמירמית** וושתי מאומות העולם. (ומי זאת שמירמית? מפורש בויקרא רבה, יט ו, מה היה שם אשתו של נבוכד נצר, רב הונא אמר שמירה שמה. ר' אבין אמר **שמירמית** שמה. ורבנן אמרין שמירעם שמה, ע"י שנולדה ברעם).

מגילה יא א, אֲחַשְׁוֵרוֹשׁ, אמר רב, אחיו של ראש ובן גילו של ראש. אחיו של ראש, אחיו של **נבוכדנצר הרשע שנקרא ראש**, שנאמר (דניאל ב לח) אַנְתְּ הוּא רֵאשָׁה דִּי דַהְבָּא, בן גילו של ראש, הוא הרג, הוא ביקש להרוג, הוא החריב, הוא ביקש להחריב, שנאמר (עזרא ד ו) וּבְמַלְכוּת אֲחַשְּׁוֵרוֹשׁ בָּתְחַלֵּת מַלְכוּתוֹ כָּתְבוּ שִּׂטְנָה עַל יִּשְׁבִי יְהוּדָה וִירוּשָׁלָם.

(ושם) ריש לקיש פתח לה פתחא להא פרשתא מהכא, אֲרִי נֹהֵם וְדֹב שׁוֹקֵק מוֹשֵׁל רָשָׁע עַל עַם דָּל (משלי כח טו) <mark>אָרִי נֹהֵם, זה (ושם) ריש לקיש פתח לה פתחא להא פרשתא מהכא, אֲרִי נֹהֵם וְדֹב שׁוֹקֵק מוֹשֵׁל רָשָׁע עַל עַם דָּל (משלי כח טו) אָרָי נֹהֵם וְדֹב שׁוֹקֵק מוֹשֵׁל רָשָׁע עַל עַם דָּל (משלי כח טו) אָרִי נֹהֶם נִבּוֹב ביה (ירמיה ד ז) עָלָה אַרְיֵה מְּפַבְּכוֹ.</mark>

<sup>13</sup> ילקוט (חבקוק, רמז תקסב) דבר אחר, אָיוֹם וְנוֹרָא הוּא (חבקוק א ז) זה נבוכדנאצר, דכתיב ביה (ישעיה יד יג) וְאַתָּה אָמַרְתָּ בַלְבָבָךְ הַשְּׁמֵיִם אָעֱלֶה.

14 הגר"א בביאורו למשלי עה"פ לְהְיוֹת בַּה' מִבְטַחֶּךְ (כב יט) **ועיקר נתינתו התורה לישראל הוא כדי שישימו בטחונם בה'** וכו' והוא לפי שעיקר מהכל הוא הבטחון השלם והוא כלל כל המצות וכו' שזה אות על שריית השכינה בתוך בני ישראל.

<sup>15</sup> הגר"א (בביאורו לאגדות דסבא דבי אתונא) ובגמל וארנבת ושפן סימן טהרה שלהם מעלה גרה, וסימן טומאה שאינו מפריס פרסה, ובחזיר להיפך, והענין כמ"ש במדרש (ויקרא רבה יג ה) גמל זו מלכות בבל, ארנבת זו מלכות יון, חזיר זו מלכות אדום. ואמרו (יומא ט ב) ראשונים עדיפי או אחרונים עדיפי, ואמרו ראשונים עדיפי, אדרבה אחרונים עדיפי דעסקי בתורה, תנו עיניכם בבירה. והענין כי ראשונים שנתגלה עוונם נתגלה קיצם אחרונים שלא נתגלה עוונם לא נתגלה קיצם, והטעם כי הראשונים היו מעשיהם הטובים טמונים ועוונותיהם גלוים כי לבם היה טוב, ואחרונים להיפך, ורחמנא ליבא בעי כמ"ש (סנהדרין קו ב) רבותא למיבעי בעי, בשני דרב יהודה (כולי תנויי בנזיקין וכו' ורב יהודה שליף מסאני ואתא מיטרא, ואנן צווחינן וליכא דמשגח בן, אלא הקב"ה ליבא בעי, דכתיב וה' יראה ללבב) ואמרו ראשונים שהיה בהם עבודה זרה גילוי עריות שפיכות דמים, אלא שתלו בטחונם בהקב"ה, נמצא כי מעשיהם רע מאד שכולן ביהרג ואל יעבור עבירות חמורות שבתורה, ולבם היה טוב מאד שמעלת הבטחון על כולם, ואחרונים עסקו בתורה ובגמילות חסדים ומפני מה חרבה? מפני שנאת חינם, ללמדך ששקולה שנאת חינם וכו, והוא מחוסר הבטחון, שכל הקנאה והשנאה ממנו, ולכן ראשונים הוגלו בשלש מלכויות שסימן טהרה שלהם מבחוץ, ואחרונים בגלות זו מדתן של הערב רב 'ונעשה לנו שם' כנ"ל, וז"ש 'טובה צפרנן של ראשונים' טהרה שלהם, 'מכריסן של אחרונים', והבן.

Bitachon Weekly פרשת כי תצא תשפ"ד

The first

step to

greatness

and the

ability to

"take over

the world",

is when you

insist that

what you

are and

what you

have is

Gevaldig,

even though

deep down

you feel the

opposite

very close to you, in your own mouth and your heart, so that you can keep it. This is strange. Who is looking in *Shamayim* and: עֶּבֶר לַיָּים the other side of the sea? And how can you have

it all in just: בְּלְבָבְּךְ your mouth and your heart? \*\*\*

We can suggest that the "Torah" referred to in this Passuk actually means *Bitachon*, since: עִיקֶר נְתִינַת the main giving of the *Torah* is for Bitachon; which the Gr"a defines as being Sameach B'chelko. So now we can explain the Passuk as saying: Just be satisfied with your very self (בְּפִיךְ וּבְלְבָבְרְ) and that's everything. עִינֵי כָסִיל בָּקְצֶה אָרֵץ משלי כז יד A fool is always looking everywhere else, except being satisfied with himself. Notice how all these Pesukim in Parshas Nitzavim have the same theme: "Be happy with what you have". פַּן יֵשׁ בָּכֶם וגו' אֲשֵׁר לָבָבוֹ פֹנֵה הַיּוֹם מֶעִם ה' אֱלֹקֵינוּ לַלֶּכֶת לַעֲבֹד עת אַלהֵי הַגּוֹיִם הָהֶם כט יז Lest there be among you... whose heart is turning away from Hashem to go and worship the gods of these nations.

When You Are Not Satisfied with What You Have, You Can Lose It, *Chas*V'shalom

Why are you turning away from Hashem to

run after strange gods: אֲשֶׁר לֹא יְדָעוּם כּט כּה that you don't even know about??! And that's why the punishment is *Galus*: וַיִּתְּשֵׁם מֵעַל אַדְמָתָם כּט אַדְמָתָם co Hashem drove them out of their land! You

don't like what you have? You'll end up somewhere else, with the *Goyim*, *Chas V'shalom*, and suffer, with inquisitions and Cossacks and Nazis and Crusades, and learn all the wickedness of the: אוּמוֹת הָעוֹלָם nations of the world and their fake pleasures, *Rachana Litzlan*.

The burning issue of every human being is to work hard on seeing only good in his own situation. Like the *Chovos Halvavos* says<sup>16</sup> that all types of unfortunates, like unmarried people, and: עַנִיִּים the poor, should see only the good side of their *Matzav*, and try to see only the bad side of marriage and being wealthy!

"I Love Being Big and Heavy!"

Just stay at home base, and learn to always see good in yourself and your situation; and play down and even ridicule other people's *Matzav!*קאַהָּבָה אֶת ה' אֱלֹהֶיךְ ל וּ Loving

Hashem" means being happy with your exact situation, with all its minute details! If you are heavy (like the Steipler and R' Chaim Shmuelevitz *Zatzal*) be happy. "I love being big and heavy!"

<sup>16</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (פרק ד) והוא שאין אדם נמלט מאחד משני דברים: שיהיה נכרי או שיהיה בתוך משפחתו וקרוביו. **ואם יהיה נכרי**, יהיה צוותו באלקיו בעת השתוממותו ויבטח עליו בגרותו וכו', ויחשוב אחר כן בהסתלקות כובד משאם וקרוביו. **ואם יהיה נכרי**, יהיה צוותו באלקיו בעת השתוממותו ויבטח עליו בגרותו וכו', ויחשוב אחר כן ברכיו, תהיה יגיעתו יותר וחובותם מעליו, **ויחשוב זה טובה מטובות הבורא עליו**, מפני שאם יהיה מבקש עניני אחריתו, יהיה לבו יותר ריק ופנוי בעת התבודדותו קלה עליו מבלי אשה ובנים, וחסרונם מנוחה לו וטובה, ואם יהיה מבקש עניני אחריתו, יהיה לבו יותר ריק ופנוי בעת התבודדותו מבלי ספק. ועל כן היו הפרושים בורחים מקרוביהם ומבתיהם אל ההרים, כדי שיפנו לבותם לעבודת אלקים. וכן היו הנביאים בזמן הנבואה יוצאים ממעונותיהם ומתבודדים לחובות הבורא עליהם, כמו שידעת מענין אליהו עם אלישע.

ובהקדמה לשער הבטחון כתב: **ואם איננו בעל ממון, יראה כי חסרון הממון טובה מטובות המקום עליו**, מפני שנסתלקו מעליו החובות, שהוא חייב בהן לאלקים ולבני אדם בעבורו, ומיעוט טרדת לבו בשמירתו והנהגתו. כמו שנאמר על אחד מן החסידים, שהיה אומר: המקום יצילני מפיזור הנפש, אמרו לו: מה הוא פיזור הנפש? אמר: שיהיה לי ממון בראש כל נהר (ובראש) כל קריה, והוא מה שאמרו זכרונם לברכה (אבות ב ז) מרבה נכסים מרבה דאגה, ואמרו (אבות ד א) איזהו עשיר השמח בחלקו.

9

\_

To insist you

"have it all",

during those

difficult periods

in your life, can

be hard work,

especially on

those "Blue

Mondays"; and

indeed your

Schar is:

כָפַלֵי כִפְלַיִם

increased and

multiplied

And if you are tall, you must say all day long: "I love being a tall type". The same for a "short" and "skinny" and "red" and "blonde",

or a quick type, a quiet type, a bold type, and a fearsome type, etc. Nevuchadnetzar was very short (Medrash<sup>17</sup>) and thick like a ball, and he had a shrill voice like a chirping bird. (*Medrash*<sup>18</sup>). He looked at himself like he was a: שַׁפֶּל בָּאַנָשִׁים (lower than everyone else), and said: "This is a king??" (*Medrash*<sup>19</sup>). This is the very person who destroyed the Bais Hamikdash. because beina dissatisfied with the way Hashem made you, and having self-hatred, is the first step to Churban! And being Sameach B'chelko means the true life. It says: ובַחַרתַ בַּחַיִים נצבים ל יט Chose life! Be happy with the basic being alive!

כִּי הַשְּׁחֵת תַּשְׁחְתוּן לא נט Appreciating Being A "Doer", And Learn How to Hate Uselessness Why are *Aveiros* called: הַשְּׁחָתָה destruction? *Eisav* was called an: אִישׁ שָׂדֶה outdoorsman because he did nothing with his life. And what

became the end result of *Eisav*? All the pain and destruction and persecutions of his descendants, like the Nazis, *Y'mach Sh'mam*. A person was created to emulate his **Creator**, and if he doesn't engage in **constructive** activity, he will hurt and destroy. בְּמְלַאְכְתּוֹ אָח הוּא לְבַעֵל מֵשְׁחִית מִשּלִי יַח Being unproductive and lazy is as corrupt as one who actively destroys.

Avraham Avinu loved working, industrious people ( $Chazal^{20}$ ) and he fervently wanted children who are also called "produce"; the fruits of a human (פְּרִי בִּטְנְּךְ) who is called: הָאָדָם עֵץ הַשָּׁדָה a fruitful tree. The Mashgiach R' Nosson

Wachtfogel *Zatzal* used to always tell people: "You must **do**", like having *Talmidim* and building *Yeshivos*. Learning is also

<sup>17</sup> תנא דבי אליהו רבה (פרק לא) וכן נבוכדנצר גסות הרוח היתה בו, ובה נעקר מן העולם, שנאמר (ישעיה יד טו) אַף אֶל שְׁאוֹל תּוּרֵד אֶל יַרְפְּתֵּי בוֹר. **אמרו עליו על נבוכדנצר הרשע קצר בקומה היה**, וכשהיה הולך ממדינה למדינה ומעיר לעיר, נתקבצו כל בני העיר ויצאו לקראתו, והיו משחקים זה עם זה ואומרים זה לזה, וכי זה ימלוך מסוף העולם ועד סופו, שנאמר (שם פסוק טז) רֹאֵיךְ אֵלֵיףְ יַשְׁגִּיחוּ אֱלֵיףְ יִתִבּוֹנְנוּ הֵזֶה הָאִישׁ מַרְגִּיז הָאֶרֵץ מַרְעִישׁ מַמְלֶכוֹת וֹגוֹי.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ויקרא רבה (לג ו) עֲנוֹ שַׁדְרַךְ מֵישַׁךְ וַעֲבֵד נְגוֹ (חנניה מישאל ועזריה) וְאָמְרִין לְמַלְכָּא נְבוּכִדְנָצַר (דניאל ג טז). אם "מַלְכָּא" למה "נְבוּכִדְנָצַר", אם "נְבוּכִדְנָצַר", אם "נְבוּכִדְנָצַר" למה "מַלְכָּא"? אלא (כך אמרו לו, אם) במסים ובארנוניות ובזימיות ובגולגליות (מלך אתה) אתה מלך עלינו. אבל לדבר הזה שאתה אומר לנו (להשתחוות לצלמך), נבוכדנצר אתה, ונבכודנצר שמך, אתה וכלב שוין עלינו מחדא. "נְבוּכִדְנָצַר" (דורש נבוכדנצר נוטריקון) נְבוּ - נבח ככלבא. כַד - נפיח כקולתה (נפוח ככד, שהיה ננס וְשָׁמֵן) נָצַר – כצרצרה (מין עוף הצועק, פי' אפילו אם בכעסך אתה מתנפח כמו כד, וצועק ומצפצף כצירצור, אין אנו שומעין לך, עיין מתנות כהונה כאן, ויפה קול על מדרש חזית ב יג).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> ילקוט (חבקוק, רמז תקסב) הִנֵּה עֻפְּלָה לֹא יָשְׁרֶה נַפְשׁוֹ בּוֹ (חבקוק ב ד) זה נבוכדנאצר, כיצד, המליך אותו הקב"ה על כל העולם, **ולא היה שמח בחלקו**, ולא יָשְׁרָה נַפְשׁוֹ בּוֹ, **והיה מביט בעצמו ואומר "אני מלך??"** 

ובמדרש תנחומא (פרשת תרומה סי ד) ראה מה כתיב (חבקוק ב ד) הְנֵּה עֻפְּלָה לֹא יָשְׁרָה נַפְשׁוֹ בּוֹ וְצַדִּיק בָּאֱמוּנְתוֹ יִחְיֶה, הְנֵּה עֲפְּלָה לֹא יָשְׁרָה נַפְשׁוֹ בּוֹ, זה נבוכדנצר, כיצד, המליך אותו הקב"ה על כל העולם ולא היה שמח בחלקו, שנא' לֹא יָשְׁרָה נַפְשׁוֹ בּוֹ, זה נבוכדנצר, כיצד, המליך אותו הקב"ה על כל העולם ולא היה שמח בחלקו, שהיה קטן כבד (צ"ל ככד), בּוֹ, והיה מביט בעצמו ומתבייש בפני הבריות, ואומר "אני מלך??" וְלֹא יָשְׁרָה נַפְשׁוֹ בּוֹ, למה, שהיה קטן כבד (צ"ל ככד), לכך נקרא שמו נבוכדנצר (נבו-כד-נצר, כלומר שנבח ככלב על שהיה קטן ככד, ונצר, פי' ענף קטן מן האילן). וְצַדִּיק בָּאֱמוּנְתוֹ לְטוֹה"ב הקב"ה דן את כל בני האדם כל אחד ואחד עם בני אמונתו, וצדיק עם אמונתו יחיה.

בראשית רבה (לט ח) אמר רבי לוי, בשעה שהיה אברהם מהלך בארם נהרים ובארם נחור, ראה אותן אוכלים ושותים בראשית רבה (לט ח) אמר רבי לוי, בשעה שהיה אברהם מהלך בארם נהרים ובארם נחור, ראה אותן אוכלים ושותים ופוחזים, אמר, הלואי לא יהא לי חלק בארץ הזאת, וכיון שהגיע לסולמה של צור **ראה אותן עסוקין בניכוש בשעת הניכוש** בעידור אמר: הלואי יהא חלקי בארץ הזאת. אמר לו הקב"ה (יב ז) לְזַרְעַךְּ אָתַּן אָת הָאָרֵץ הַזּאֹת.

Every human has

a choice. You can

either be a positive

builder:

progressive and

fruitful,

accomplishing and

ambitious.

Or you can sit back

and "do" zero, "be"

zero, and

"accomplish" zero.

Be negative and

complaining,

feeling sorry for

yourself and all

your problems and

issues

productivity, especially *Chidushei Torah*. \*\*\*
The *Mesilas Yesharim* says:<sup>21</sup> הַּבֶּלִים *Kavod* has no benefit. Yet, some

people aren't impressed. "So what if I do nothing, and/or look for *Kavod* or *Ta'avos*, which have no *Tachlis*? Did I hurt anybody?" We see that doing zero is indeed a vice (immorality) which leads to the worst cruelty. It is important to work on appreciating being a "doer", and to learn how to hate uselessness.

People can have a hard time with their *Ta'avos* and *Shmiras Einayim*, because they value their whims and brief pleasures. In the *Mussar Yeshivos* they are learning how to disdain forms of enjoyment that have no *Tachlis*, which in the end, they give you a bad feeling. When they control themselves, it's like a major accomplishment and **doing** a great thing, like *Chazal* say: יַּיַיב

ּוְלֹא עָבַר עֲבֵרָה, נוֹתְנִים לוֹ שָׂכָר כְּעוֹשֶׂה מִצְוָה קִידושין לט One who held himself back from doing an *Aveira*, is rewarded as if he actively did a Mitzva. \*\*\*\*

This makes it much easier, i.e., when you feel like you actually "built an empire" by

controlling your anger and your *Ta'avos*, etc. You're a major **doer!** This is why learning *Torah* is so important, and when we don't, *Amalek* steps in, *Rachana Litzlan*. (*Chazal*<sup>22</sup>). *Talmidei Chachomim* are called: בּוֹנִים builders. This is positivism.

Amalek symbolizes destruction and cruelty. This is peak negativism. just like the Spanish Inquisition and all other types of Churban Olam. Even in Avodas Hashem, we try to focus on building ourselves in Torah. Middos. and Zikkui HaRabbim, instead of talking all day about our shortcomings and being critical of ourselves. We see only good in ourselves and in others, and when even we control ourselves from doing

evil, we look it like "doing" something positive. P.S. Similarly, the *Rambam* says<sup>23</sup> that a person should be: מָרָבָה בָּשִׁתִיקה (do "lots of"

להנקות ולהטהר ממנו טהרה גמורה אז יצליח.

בחור בים המעביר את האדם על דעתו ועל דעת קונו ומשכחו כל חובתו, ומי פרק כב) והכבוד אינו אלא הבל הבלים המעביר את האדם על דעתו ועל דעת קונו ומשכחו כל חובתו, ומי שמכירו ודאי שימאס בו וישנאו, והתהלות אשר יהללוהו בני האדם יהיו עליו לטורח, כי בראותו אותם מגדילים הלוליהם על אשר אינו בו באמת אינו אלא מתבושש ומתאנח על שלא די לו רעתו שחסרות ממנו המעלות ההם, אלא שיעמיסו עליו תהלות שקר, למען יכלם יותר. (ובסוף פרק יא כתב) והכבוד האמיתי אינו אלא ידיעת התורה באמת, וכן אז"ל אֵין כֶּבוֹד אֶלֶּא תוֹרֶה שקר, למען יכלם יותר. (ובסוף פרק יא כתב) והכבוד האמיתי אינו אלא כבוד מדומה וכוזב הבל ואין בו מועיל, וראוי הנקי (אבות וג) שנאמר (משלי ג לה) כֶּבוֹד חֻכָּמִים יְנָחֶלוּ, וזולתה אינו אלא כבוד מדומה וכוזב הבל ואין בו מועיל, וראוי הנקי

סנהדרין קו א, מאי לשון רפידים, רבי אליעזר אומר, רפידים שמה. רבי יהושע אומר, שריפו עצמן מדברי תורה, שנאמר (ירמיה מז ג) לא הִפְנוּ אֶבוֹת אֶל בָּנִים (להטיב להם. רש"י) מֵרְפִּיוֹן יָדָיִם (של תורה ומצות, והכי נמי רפידים רפיון ידים הוא, כלומר **מפני שרפו ידים מן התורה בא עליהם עמלק**).

<sup>23</sup> רמב"ם הלכות דעות (ב ד) לעולם ירבה אדם בשתיקה, ולא ידבר אלא או בדבר חכמה, או בדברים שצריך להם לחיי גופו. אמרו על רב, תלמיד רבינו הקדוש, שלא שח שיחה בטלה כל ימיו, וזו היא שיחת רוב כל אדם. ואפילו בצרכי הגוף לא ירבה אדם דברים. ועל זה צוו חכמים ואמרו: כל המרבה דברים מביא חטא, ואמרו: לא מצאתי לגוף טוב אלא שתיקה. וכן בדברי אדם דברים ועל זה צוו חכמים ואמרו: לעולם ישנה אדם לתלמידו דרך תורה ובדברי חכמה, יהיו דברי האדם מעטים ועניניהם מרובים, והוא שצוו חכמים ואמרו: לעולם ישנה אדם לתלמידו דרך קצרה. אבל אם היו הדברים מרובין והענין מועט, הרי זו סכלות, ועל זה נאמר (קהלת ה ב) כִּי בָּא הַחֲלוֹם בְּרֹב עַנְיָן, וְקוֹל כְּסִיל בָּרֹב דְּבָרִים.

Bitachon Weekly פרשת כי תצא תשפ"ד

non-speaking) which is refraining from doing, yet it sounds like doing something.

## NOVARDOK

#### **Glorify The Present Moment**

The Mashgiach of Mir Yeshiva, R' Ezriel Erlanger Shlita, told a story about R' Gershon Liebman Zatzal. Somebody asked him if he could tell over his: זָכְרוֹנוֹת memories of the Holocaust. R' Gershon was Mamash a

Malach, and he built Torah even in the ghetto and the DP camps. He answered: "What I do today is also: זכרונוֹת memories". Novardok was very involved in appreciating the present and using it to its utmost, instead of always praising your past accomplishments (which is also good).

It's up to you. We all believe in: it is all for the very best, especially if you insist that it's good. You can turn a

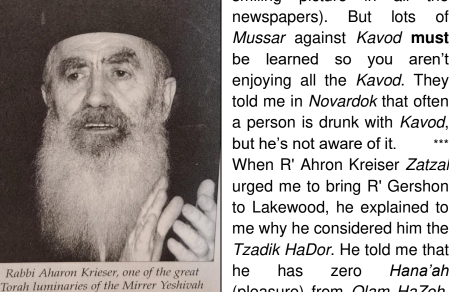
Ma'ala or a Chasuna to be the biggest failure, or the worst Chisaron or a Levaya into the biggest success and: עת רצון favorable time. It takes working on *Bitachon* and positivism, and glorifying the present moment.

#### The Less Popular, The More Pure

In the Velt, only the Rosh Yeshiva who has hundreds of *Talmidim* is precious. Not the Rosh Yeshiva who struggles with a small Yeshiva; he's on everyone's black list. This is why R' Yisroel Movshovitz Zatzal was such a quiet person, although he could have been that charismatic Mashgiach. (He was indeed much loved by everyone). Many Novardokers preferred a low-key existence, keeping their greatness in *Torah* to themselves.

Better not to be such a knocker but to have a pure soul, without popularity and Kavod destroying you. Yet, ideally (I was told by Novardokers) a person should aim for the top, and get all the advertisement needed to build his Mosad (institution) (including his

> smiling picture in all newspapers). But lots Mussar against Kavod must be learned so you aren't enjoying all the Kavod. They told me in Novardok that often a person is drunk with *Kavod*, but he's not aware of it. When R' Ahron Kreiser Zatzal urged me to bring R' Gershon to Lakewood, he explained to me why he considered him the Tzadik HaDor. He told me that has zero Hana'ah (pleasure) from *Olam HaZeh*,



and he showed me a Rabeinu Chananel (in Chagigah) that praises such a person till Shamayim. In Madregas HaAdam, the Alter describes the fallacy of Ta'avos Olam HaZeh. He says<sup>24</sup> that there is a certain animal called a: בַּרדלָס Bar'dlas. It is a beautiful animal, and its owner goes crazy over it.

It has a certain majestic charisma and you can become captivated by its beauty and charm. The owner loves his: בַּרַדְלַם Bar'dlas, and follows it all around. He keeps going after

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. משלים ופתגמים עמ' רמ ד"ה מי) מי שנמשך אחר הדברים שנראים מבריקים וערבים לשעה, ואינו יורד לסופם שהוא אבדון וכליון, הוא דומה למי שנפל ברשתה של החיה הידועה בשם ברדלס, שמטבעה, כידוע, להצחיק את האדם הבא בקרבתה עד שהוא נמשך אחריה בעל כרחו מרוב נעימות, והיא מביאתו לתוך מאורתה, פוצחת את ראשו, ומנקרת את מוחו.

it until one day it goes into its cave... and the owner follows it. Suddenly, it turns around and it opens its mouth, showing its horrific canine teeth. Before the owner has a chance, it makes a sudden movement quicker than

the blink of an eve and it bites the owner's head and kills him in a most torturous way. In Novardok, they hated Hana'os (the pleasures of) Olam HaZeh, because they talked about the: Bar'dlas ברדלס and similar Divrei Mussar all day. They never stopped talking about the pleasures of а blatt



R' Chaim Mordechai Wainkrantz

Gemara and Mussar and Chesed and being close to Hashem vs. running after people. The Alter would start his Mussar Shmuessin describing what Kin'ah, Ta'ava, and Kavod can do to you. R' Chaim Halperin Zatzal once told me that very often, a very sick person is really sick from his own *Middos Ra'os*. Anger raises blood pressure, and nervousness and *Da'agos* (worries) can cause ulcers, Rachmana Litzlan. I once had a chavrusa in BMG who was a Baal Teshuva who had once been a psychiatrist. He told me that many Yungerleit came over to him to ask for help with their particular malady. After a while, he noticed how a certain personality type would always have a particular type of disease.

Although *Novardok* thrived off these findings, and they lived an unusually happy life because their *Middos* were in check, yet, we can't always expect ourselves to start blaming our *Middos* for our physical problems. And indeed, many *Chashuva* 

Yidden have all kinds of physical issues. Novardok was in a world by themselves who were in an all-out campaign to conquer bad Middos.

When you have a public speaker, he tries

hard to win-over his audience (and indeed, we should be this way). They want the audience to laugh at their witty jokes, appreciate and talents. No public speaker dares to say anything controversial, unless he's a super-critical person who likes to aive everyone Mussar. (However, there are

Tzadikim who are fit to do this). \*

But in *Novardok* you could find a super-nice and friendly person who will say his thing and not flatter people. I have witnessed such speeches given by people who had zero anger in their system. But when a very *Chashuva Rav* who was known for his Zionistic leaning was sitting up-front, they let him know their true opinions and they weren't fazed by losing a good relationship with a man of status.

I've also seen R' Wainkrantz Zatzal saying his views in public about learning Mussar for hours-and-hours in front of people who are 1000 miles away from such a viewpoint. R' Wainkrantz was an extremely tactful person, and he was a major Koach in Boro Park for many years, and people flocked to him for advice. But he wasn't an Eved (slave) to humans, and his many hours of Mussar (and his strong Sedarim in Gemara and Tosafos B'iyun) made him pure of Chemdas HaKavod (the desire for Kavod).

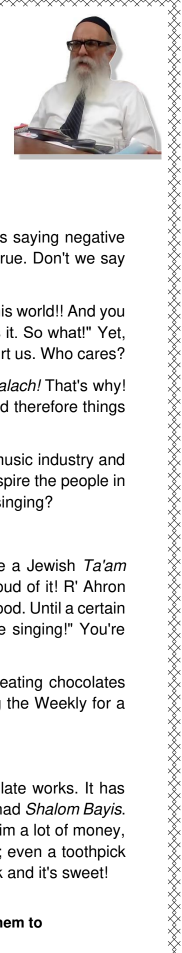
# Important Announcement

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- We are starting a new list of names.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.com/ shaareibitachon
- or payments can be made via zelle <u>congshbt@gmail.com</u>



Deadline for the Erev Rosh Hashana list is Sep. 26th 10pm

# Questions To Rabbi Mandel



**Question:** The *Rav* was saying that the person in the doctor's office was saying negative things about the *Rav's* health. Then, that night, one of the things came true. Don't we say that nobody can affect us negatively? Thank you

**Answer:** We try! We try the best we can! But there's Somebody running this world!! And you don't go around blaming the guy. You go around saying: "Hashem wants it. So what!" Yet, we avoid situations where people could hurt us. If we can't, so let them hurt us. Who cares?

And how was it possible for him to be able to hurt? Because I'm not a *Malach!* That's why! (I'm almost! בְּתְּחֵסְרֵהוּ מְעֵט מֵאֱלֹקִים תּהלִים חו Almost! But I'm not there yet) And therefore things like this do happen. Not too often.

**Question:** What do I do if I have a talent in music. Should I go into the music industry and maybe fulfill my *Tafkid* in this world, or should I keep it as an outlet and inspire the people in my small community, and connect people closer to Hashem through my singing?

Thank you for everything you do for Klal Yisrael

**Answer:** Use the talent! Help people! Make sure that the *Nigunim* have a Jewish *Ta'am* (taste). That's all I want to say. And make them happy; why not!? Be proud of it! R' Ahron Kotler *Zatzal* once told somebody in Lakewood; they never sang in Lakewood. Until a certain *Yid* said "I'm good at singing". R' Ahron said: "You're good at it? You're singing!" You're *M'chuyav* to. You're good at it? Use your talent.

**Question:** I was reading last week's Q&A mentioned something about eating chocolates bringing *Yeshuos*. What does that mean exactly? I haven't been reading the Weekly for a few weeks B"H just got back into it. Please explain. Shkoiech

K'svia Va'chasima Toiva, Ah Git Gebenshte Yur!!

**Answer:** For the person who believes in the power of chocolate, chocolate works. It has happened. The guy called me up, and the whole family turned around. He had *Shalom Bayis*. He had *Nachas*... He had bought tons of chocolates, by the way; it cost him a lot of money, but he believed... I was joking, but if you believe, anything can help you; even a toothpick can also do the job! And I had a reason why chocolates, because it's dark and it's sweet!

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com