Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



וירא

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: weeklybitachon@gmail.com

#### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1,4,93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת וירא תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- MAKE A SHPIEL OUT OF HASHEM'S GOODNESS AND ADVERTISE HIS HASHGACHOS
- THE ENTIRE FOCUS OF AN AYIN TOVA PERSON IS ONLY GOOD
- THE MORE YOU APPRECIATE YOUR LEARNING, THE MORE YOU BLOSSOM
- THE PERSON WHO FARGINS AND IS HAPPY WITH HIS FRIEND'S GREATNESS GETS A BEAUTIFUL KOACH IN SHAMAYIM
- WHEN YOU ARE HAPPY WITH YOUR FRIEND'S GREATNESS, YOU GET ALL THAT GREATNESS AS IF YOU DID EVERYTHING HE DID
- HOW MUCH GREATNESS AND BEAUTY AND LIGHT AWAITS THE AYIN TOVA
- A GREAT PERSON TRULY CARES FOR OTHERS, REGARDLESS OF THEIR IMPORTANCE
- A PERSON WITHOUT RESTRICTIONS IS IN THE JAIL OF HIS YETZER HARA
- HARMING OTHERS IS A RESULT OF BELITTLING AND LACK OF RESPECT
- FOR A DEPRESSIVE TYPE, KVETCHING OVER TRAGEDIES MAY BE A GRAVE SIN
- GETTING DEPRESSED OVER YOUR SIN CAN BE WORSE THAN THE SIN ITSELF
- THE GESHMAK OF OVERCOMING YOUR YETZER HARA IS MUCH GREATER THAN THE GESHMAK GIVING IN
- HOW TO AVOID YISSURIM AND TZAROS, ESPECIALLY THESE DAYS
- STORIES OF NOVARDOK

#### פרשת וירא

#### וַיַּעָשׂ אַבְרָהָם מִשְׁתָּה גָּדוֹל נא ח Make A *Shpiel* Out of Hashem's Goodness and Advertise His *Hashqachos*

Me'am Lo'ez says<sup>1</sup> that Avraham Avinu made

three big parties. One for Yitzchok's Bris, one for the: יוֹם הָגֶּמֵל day he finished nursing, and the third for his Bar Mitzva. Avraham Avinu is heavily involved in

A Yid should be so deeply involved in Shaar HaBitachon and thanking Hashem to the extreme, until he "gets out of hand" with his unending Simcha

always thanking and appreciating Hashem. And in a **big** way! Like building a *Mizbeach* at least three times in last week's *Parsha*, and

in advertising Hashem's greatness to others<sup>2</sup>, and וַיִּטֵּע אֲשֶׁל כֹּא לֹג "he planted a tree", meaning that when he gave people food, he got them to thank Hashem, and this is how he was *M'karev* people: לָאַבִינוּ שֶׁבַּשְׁמַיִם to our

loving Father in Shamayim. (Chazal³). \*\*
Always thanking, thanking, and more thanking! And in a big way (מִשְׁתֶּה נְּדוֹל). Just as the Mitzva of

Bikkurim is a big taram and a parade, and the holy Alshich says<sup>4</sup> that it had to be grandiose because thankfulness is *Ikar Ikarim*. This

<sup>1</sup> מעם לועז עה"פ וַיַּעַשׁ אַבְרָהָם מִשְׁתָּה גָדוֹל בְּיוֹם הַגָּמֵל אֶת יִצְחָק (כא ח) ושלשה משתאות עשה אברהם, האחד ביום שמל את יצחק כפי שכתבנו בפרשת לך לך שראוי לעשות סעודה באותו היום, השני בשעה שגמלו מן החלב, ואע"פ שלא נהוג לעשות משתה בשעה שהילד נגמל, אבל אברהם עשה אז משתה בגלל הלעז שהיו הברוות מלעיזים ששרה לא ילדה אלא אספה תינוק מן השוק ועשתה מיני תחבולות להניק חלב בדדיה כדי שהבריות יחשבו שהיא היולדת, וכדי להוציא טעות זו מלבם לא גמלה אותו אלא משנעשה גדול, וזהו שאומר הכתוב ויגדל הילד ויגמל, ולא אמר ויגמל בלבד, להודיע כי הניקה אותה מלבם לא גמלה אותו אלא משנעשה גדול, וזהו שאומר הכתוב ויגדל הילד ויגמל, ולא אמר ויגמל בלבד, להודיע כי הניקה אותה הרבה זמן עד שהוא עצמו נגמל, ובזה הודו כולן, שאם היה הדבר כפי שחשבו היתה צריכה לגמול אותו מהר, ומזה שהניקה אותו הרבה זמן מוכח שהקב"ה עשה לה הנס הזה, ולכן עשתה משתה. המשתה השלישי עשה אברהם לסוף י"ג שנה, כי כל אדם הזוכה להכניס את בנו למצות ראוי לעשות משתה.

. וַיָּבֵן מִזְבֵּחַ וַיִּקְרָא בְּשֵׁם ה'. יב ח $^2$ 

<sup>3</sup> סוטה י א, וַיַּטֵּע אֲשֶׁל בָּבְאֵר שָׁבַע וַיִּקְרָא שָׁם בְּשֵׁם ה' אֵ-ל עוֹלֶם (כא לג) אמר ריש לקיש אל תיקרי ויקרא אלא ויקריא, מלמד שהקריא אברהם אבינו לשמו של הקדוש ברוך הוא בפה כל עובר ושב, כיצד, לאחר שאכלו ושתו עמדו לברכו, אמר להם, וכי משלי אכלתם, משל אלקי עולם אכלתם, הודו ושבחו וברכו למי שאמר והיה העולם.

וברש"י עה"פ וַיִּקְרָא שָׁם בְּשֵׁם ה' אֵ-ל עוֹלָם (כא לג) על ידי אותו אשל נקרא שמו של הקב"ה א-לוה לכל העולם, לאחר שאוכלים ושותים אמר להם ברכו למי שאכלתם משלו, סבורים אתם שמשלי אכלתם, משל מי שאמר והיה העולם אכלתם.

<sup>^</sup> ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך (תחלת פרשת כי תבוא) הנה בעיני כל רואי את כל החרדה ההיא אשר חרד הוא יתברך על מצות בכורים הזאת, שיחרד איש מביתו ומעירו וילך רגלי באשכול ענבים אחד ומן התאנים ומן הרמונים מעט מזער לא כביר, וההיקש ביתר שבח מינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל, וישם בטנא ועל כתף ישאנו אם דל ואם עשיר, ואפילו אגריפס המלך, ויתקבצו יחד כל בני עיר ועיר בחליל מכה, ומיני זמרה בשירי זמרה, ובכל עיר יבאו בה יצאו לקראתם זקניה ושופטיה ורבים שריה, לפי כבוד הנכנסים בהלל והודות לה'. וכה משפטם עד שערי ירושלים, בשור וקרניו מצופות זהב ועטרות זית, ובהגיעם בשערי ירושלים ירומו קול אומרים שמחתי באומרים לי כו עומדות היו רגלנו כו' ככל הכתוב במשנה (בכורים פרק ג). ובהגיעם בשערי ירושלים ירומו קול אומרים שמחתי באומרים לי כו' עומדות היו רגלנו כו' ככל הכתוב במשנה (א ו) ומה קול החרדה הזאת על פחות משוה חצי דינר? אמנם בשום לב אל מה שהגדילו רבותינו ז"ל בבראשית רבה (א ו) אלקים את השמים כו', כי הלא יפלא מה גדלה המצוה הזאת שעליה לבדה נברא העולם? ....והן זאת כוונתו יתברך במצוה הזאת, כי הלא כי יראה האדם עצמו בארץ זבת חלב ודבש, שמן ודשן תחת גפנו ותחת תאנתו ואין מחריד, בתים מלאים כל טוב אשר לא מילא, כרמים וזיתים אשר לא נטע חטה ושעורה לרוב מאד, הלא ידיחנו יצרו בשנה נקח מראשית כל פרי עשה לי את החיל הזה, על כן צוה לנו אלקי עולם ה' לבלתי נֻאֶבֵד חלילה פן נשמן ונבעט, כי שנה בשנה נקח מראשית כל פרי עשה לי את החיל הזה, על כן צוה לנו אלקי עולם ה' ולהניחו לפניו יתברך וכו', כאומרים לפניו יתברך לא לנו ה' לא לנו ה' לא לנו כי

The

greater

the person,

the more

he is

involved

ín

thanking

should be everyone's main connection with Hashem. And in next week's *Parsha* we have *Avraham* being: מִשְׁתַּחֵנֶה (bowing to Hashem) in thankfulness and *Eliezer Eved Avraham* was also always being: מִשְׁתַּחֵנֶה (bowing to Hashem) in thankfulness.

This is the way a *Yid* should live: always thanking with parties and *Siyumim* and making a shpiel out of Hashem's goodness and advertising His *Hashgachos*. The more you do such things, the more you become an *Ayin Tova* like *Avraham Avinu*. You see only good and good and good. You emulate Hashem, who when He created the world said 8 times: אֱלֹקִים כִּי טוֹב "He saw it was good".

## The Entire Focus of An Ayin Tova Person Is Only Good

Now it's somewhat easier to understand how *Avraham Avinu* can pray for wicked *Sedom*. He was always looking to see good. He also rescued *Lot*, even though *Lot* had said: אַפְּשִׁי לֹא בְּאַבְרָם וְלֹא בַּאלקִיו רַש"י יג יא I can't stand

Avraham or his G-d. R' Baruch Mordechai Ezrachi Zatzal told me that the entire focus of an Ayin Tova person is only good.

\*\*\*\*\*
People who are always thanking and always see good, see more-and-more goodness in

their lives. There were three giants in Torah

who lived at the same time: Doeg, Achitofel, and Dovid. Doeg and Achitofel were Niftar in ½ their years due to Dovid's curse (Gemara<sup>5</sup>), and they both lost entire Olam HaBah. (Mishna<sup>6</sup>). Doeg was the #1 Talmid Chochom (אַיָּש אָשֶׁר לְשָׁאוּל שׁ"א the strongest Sheppard of Shaul, i.e., he was the Av Bais Din. Medrash<sup>7</sup>), and asking Achitofel was like asking the Urim v'Tumim<sup>8</sup>. He

knew all *Dovid's* secrets in *Avodas Hashem*, and *Dovid* called him<sup>9</sup>: "My *Rebbe*".

### The More You Appreciate Your Learning, The More You Blossom

We have no understanding of these people; yet we can suggest that perhaps when *Doeg* and *Achitofel* finished learning, they

הכל שלך, ולהורות כי ממנו יתברך הכל. ועל כן צוה יתברך עשות את כל הכבוד האמור במשנה, למען יורו כי אינם כפויי טובה רק מכירים כי הכל שלו יתברך, ומביאים ראשית כל פרי דרך כבוד, כי זה כל מה שיבקש הוא יתברך על כל מה שברא. כי הלא כל העולם אשר ברא בעבור האדם לא היה כי אם למען יחזיק לו טובה ויהללנו ולא יהיה כפוי טובה, ובזה תלוי קיום כל התורה. <sup>5</sup> סנהדרין קו ב, ואמר רבי יוחנן, **דואג ואחיתופל לא חצו ימיהם**. תניא נמי הכי, אַנְשֵי דְמִים וּמִרְמָה לֹא יֶחֱצוּ יְמֵיהֶם (תהלים נה כד) כל שנותיו של דואג לא היו אלא שלשים וארבע, ושל אחיתופל אינן אלא שלשים ושלש.

ובסנהדרין (לעיל שם), ואמר רבי יצחק, מאי דכתיב (איוב כ טו) חַיִל בָּלַע וַיְקְאֶנּוּ מִבְּטְנוֹ יֹרְשֶׁנּוּ אֵ-ל, אמר דוד לפני הקדוש ברוך הוא, רבונו של עולם, ימות דואג! אמר לו, חַיִל בָּלַע וַיִּקְאֶנּוּ (המתן עד שתשכח תורתו. רש"י). אמר לפניו מִבְּטְנוֹ יִרְשֶׁנּוּ אֵ-ל (אל תמתן לו עד שתשתכח, אלא תמהר ותשכיחנו). ואמר רבי יצחק, מאי דכתיב (תהלים נב ז) גַּם אֵל יִתְּצְךְ לָנֶצַח, אמר הקדוש ברוך הוא לדוד, ניתי דואג לעלמא דאתי. אמר לפניו, גַּם אֵל יִתָּצְךְ לָנֶצַח. מאי דכתיב (שם) יַחְתְּךְ וְיִסְּחֲךְ מֵאֹהֶל וְשֵׁרֶשְׁךְ מֵאֶרֶץ חַיִּם סָלָה, אמר הקדוש ברוך הוא, לימרו שמעתא בי מדרשא משמיה, אמר לפניו, יַחְתְּךְ וְיִסְחֲךְ מֵאֹהֶל (מאהל, זה בית המדרש). ליהוי ליה בנין רבנן, וְשֶׁרֶשְׁךְ מֵאֶרֶץ חַיִּם סָלָה (שורש שלו תכסח מארץ חיים, דלא להוו ליה בנין רבנן).

6 משנה ריש חלק (סנהדרין צ א) **שָלשָׁה מְלָכִים וְאַרְבֶּעָה הֶדְיוֹטוֹת אֵין לָהֶם חֵלֶק לָעוֹלָם הַבָּא**. שְׁלשָׁה מְלָכִים, יֶרְבְּעָם, אַחְאָב, וּמְנַשֶּׁה. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, מְנַשֶּׁה יָשׁ לוֹ חֵלֶק לָעוֹלָם הַבָּא, שֻׁנֶּאֱמֵר (דהי"ב לג יג) וַיִּתְפֵּלֵל אֵלָיו וַיִּעָתֶר לוֹ וַיִּשְׁיבוֹ וְלֹא לְחַיֵּי הָעוֹלָם הַבָּא הֱשִׁיבוֹ. אַרְבָּעָה הֶדְיוֹטוֹת, בְּלְעָם, וְדוֹאֵג, וַאֲחִיתֹפֶּל, וְגְחֲזִי. יִרוּשָׁלַיִם לְמַלְכוּתוֹ. אָמְרוּ לוֹ, לְמַלְכוּתוֹ הֲשִׁיבוֹ וְלֹא לְחַיֵּי הָעוֹלָם הַבָּא הֱשִׁיבוֹ. אַרְבָּעָה הֶדְיוֹטוֹת, בִּלְעָם, וְדוֹאֵג, וַאֲחִיתֹפֶּל, וְגְחֲזִי.

ֿ מדרש תהלים (פרק ג) **דואג אב בית דין היה**, שנאמר (ש"א כא ח) אַבִּיר הָרוֹעִים אֲשֶׁר לְשָׁאוּל. ובילקוט (ש"א פרק כא) ולמה נקרא שמו "אדומי"? ר' יצחק אמר, שהיה מאדים פני הכל בהלכה.

<sup>8</sup> וַעֲצֵת אֲחִיתֹפֶל אֲשֶׁר ֹיָעַץ בַּיָּמִים הָהֵם כָּאֲשֶׁר יִשְׁאַל אִישׁ בִּדְבַר הָאֵלקִים כַּן כָּל עֲצַת אֲחִיתֹפֶל גַּם לְדָוִד גַּם לְאַבְשְׁלֹם. ש"ב טז כג.

<sup>9</sup> אבות (ו ג) הַלוֹמֵד מֵחֶבֶרוֹ פֶּרֶק אֶחָד אוֹ הֲלָכָה אֶחָת אוֹ פָּסוּק אֶחָד אוֹ דְבּוּר אֶחָד אוֹ אֲפִילוּ אוֹת אֶחָת, צָרִיךְּ לִנְהָג בּוֹ כָּבוֹד, שֶׁכֵּן מָצִינוּ בְּדָוֹד מֶלֶךְ יִשְׂרָאֵל, שֶׁלֹא לָמַד מֵאָחִיתוֹפֶל אֶלָּא שְׁנֵי דְבָרִים בְּלְבָד, קְרָאוֹ רָבּוֹ אַלּוּפוֹ וּמְיַדְּעוֹ, שֶׁנָּאֵמֵר וְאַתָּה אֱנוֹשׁ כְּעֶרְכִּי אַלוּפִי וּמִיַדְעִי.

When you

always

appreciate

and glorify

and respect

the even

minimal

Avodas

Hashem that

you do, you'll

come out

ahead

demanded more and more learning. When Dovid finished learning ½ a night, it says: חַצוֹת לַיָלָה אָקוּם לָהוֹדוֹת לָךְ עַל מִשְׁפְּטֵי צִּדְקָךְ תַּהֹלִים

סב that he spent the other ½ singing and thanking (Gemara<sup>10</sup>) in appreciation for the first ½. (R' Zundel of Salant Zatzal<sup>11</sup>). When a person is always thanking and appreciating his Avodas Hashem, then he is a happy person and it's easy for him to be Dan L'kaf Zechus. Dovid was loaded with Ha'tavah B'makom Hakpada, i.e., Davka doing a favor (Ha'tavah) instead of being upset (Hakpada), even from his worst enemies. And we don't see this Hanhaga by Doeg and Achitofel. Yerushalayim was

destroyed because they didn't make a Bracha on Torah. (Gemara<sup>12</sup>). We see how: אמה, serious it is to appreciate the Torah that you learn. The more you appreciate the more you blossom. The more you belittle and criticize, the more you invite destruction, Chas V'shalom.

This is *Dovid's* greatness; i.e., he learned and he appreciated his learning. His biggest *Kapit'el* (chapter) (by far) in *Tehilim* 

is: קיט (119) which his loaded with thankfulness for: רוב תּוֹרָה loads of Torah. Perhaps Dovid learned from Avraham Avinu to be extra thankful! כִּי לֹא יִירָשׁ בָּן הָאָמָה הַזֹּאֹת עִם בְּנִי עִם יִצְחַק כֹא יִ

# The Person Who Fargins and Is Happy with His Friend's Greatness Gets a Beautiful Koach in Shamayim

When *Sara* saw that *Yishmael* was unable to exist with *Yitzchok* simultaneously, she said: "This is not for us". The 12 *Shevotim* were all very different from each other,

and yet they are all together on the *Choshen*. They accept each other, and appreciate one another. Who was *Zoche* to the *Choshen?* Ahron! And upon him it says: לֵב שֶׁשֶׁמֶח בָּגְדוּלַת the heart that rejoiced with his brother's greatness, shall be adorned with the *Urim v'Tumim*. (*Chazal*<sup>13</sup>).

<sup>10</sup> ברכות ג ב, חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ עַל מִשְׁפְּטֵי צִדְקֶךְ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דכתיב (תהלים קיט קמז) קְדַּמְתִּי בַּנֶּשֶׁף וָאֻשַּוּעָה? וממאי דהאי נשף אורתא הוא, דכתיב (משלי ז ט) בְּנֶשֶׁף בְּעֶרֶב יוֹם בְּאִישׁוֹן לִילָה וַאֲפֶלָה. אמר רב אושעיא אמר רבי אחא, הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר, עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס, מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר, עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'. רש"י).

4

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב, רש"י ד"ה בשירות ותשבחות. והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו', עכ"ל. עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא דקדמתי בנשף מפורש ואשוע שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", **היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות**.

<sup>12</sup> נדרים פא א, אמר רב יהודה אמר רב, מאי דכתיב (ירמיה ט יא) מִי הָאִישׁ הֶחָכֶם וְיָבֵן אֶת זֹאֹת? דבר זה נשאל לחכמים ולנביאים ולא פירשוהו, עד שפירשו הקב"ה בעצמו, דכתיב (שם) וַיֹּאֹמֶר ה' עַל עָזְבָם אֶת תּוֹרֶתִי אֲשֶׁר נָתַתִּי לְפְנֵיהֶם וְלֹא שְׁמְעוּ בְּקוֹלִי וְלֹא הָלָכוּ בָהְ, היינו "לא שמעו בקולי" היינו "לא הלכו בה"? אמר רב יהודה אמר רב, **שאין מברכין בתורה תחלה**.

וכתב על זה הר"ן (שם) ומצאתי במגילת סתרים של ה"ר יונה ז"ל דקרא הכי דייק דעל שלא ברכו בתורה תחילה אבדה הארץ דאם איתא על עזבם את תורתי כפשטא משמע שעזבו את התורה ולא היו עוסקין בה כשנשאל לחכמים ולנביאים למה לא פרשוהו והלא דבר גלוי היה וקל לפרש, אלא ודאי עוסקין היו בתורה תמיד, ולפיכך היו חכמים ונביאים תמהים על מה אבדה הארץ, עד שפרשו הקב"ה בעצמו שהוא יודע מעמקי הלב שלא היו מברכין בתורה תחלה כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם כ"כ שיהא ראוי לברך עליה, שלא היו עוסקים בה לשמה, ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה, והיינו לא הלכו בה כלומר בכונתה ולשמה. אלו דברי הרב החסיד ז"ל והם נאים ראויין למי שאמרם.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> שיר השירים רבה (א נב) נָאווּ לְחָיֵיִךְ בַּתּרִים וכו' ד"א בַּתּרִים בשני תארים, **בשני אחים, זה משה ואהרן שתוארן טובה זה** על זה, זה שמח בגדולתו של זה וזה שמח בגדולתו של זה. אמר ר' פנחס כתיב (שמות ד טז) וְדָבֶּר הוּא לְךָּ אֶל הָעָם וְהָיָה הוּא יָהֵיָה לְּךָ לְפֵה, לתורגמן, וָאַתָּה תִּהַיָּה לוֹ לֶאלֹהָים, וכי עבודה זרה נעשה משה לאהרן, דאת אמרת וָאַתַּה תִּהַיָּה לוֹ לֶאלֹהִים?

The Melech

is above

being petty.

He Fargins

other

Derachim,

and learns

from them

Why is the *Choshen* the reward for: לֵב שֶׁשֶׁמַח being happy with his brother's greatness? We can suggest because the *Choshen* has 12 very different stones all the

same size. They are all super beautiful and priceless. They symbolize the Shevotim coexisting with each other, and each one is: שַּׁמֵחַ בָּגִדוּלַת אָחִיו happy with his brother's greatness. The person who Fargins and is happy with his friend's greatness gets a beautiful Koach in Shamayim. That's whv Choshen is so super beautiful and priceless. It symbolizes people who Fargin!

When You Are Happy with Your Friend's Greatness, You Get All That Greatness as If You Did Everything He Did

By Makkas B'choros, the: בָּכוֹר הַשָּׁבִי firstborn in captivity also died (although they were in prison and did nothing to hurt the *Yidden*) since they were happy with the Tzara of Klal Yisroel. They did zero, since they were locked up, yet they get the identical punishment of a Mitzri who actively tortured Jews. מָדָה טוֹבָה מְרוּבָּה How much more is this true in a positive way! If Ahron is happy with Moshe's greatness. he aets all greatness, as if he did everything *Moshe* did! Ahron was buried on: הר ההר Hor HaHar, a mountain on top of a mountain, which symbolizes the double Schar that every Avin

Tova person gets (for his own AND his friend's accomplishments). The super beautiful dazzling treasure of the *Choshen* is a *Siman* of the unbelievable fortune *Klal* 

Yisroel has when they work together each and appreciate other's The greatness. Choshen symbolizes the beauty of a person with pure Middos. The Gra says<sup>14</sup>: עִיקֵר חִיוּת הָאָדָם the main existence of a שבירת המדות person is for Shviras HaMiddos. Look at the unreal beauty of Shleimus HaMiddos. When working Middos. vour on

remember what utter greatness

and Simcha you are aiming at. Think of the expensive Choshen; which symbolizes the Gan Eden of a pure heart!

The *Choshen* is called *Urim v'Tumim*, which can be a *Remez* to the "light" that pure *Middos* give you, and the "*Temimus*" you need to get there. You are like a *Tam* who doesn't look at what's not his, and is always *Sameach B'chelko*. הָאֶלקִים עָשָה אֶת הָאָדָם יָשָׁר חִשְּׁבֹנוֹת רַבִּים קּהלת ז כט Hashem created Man straight and simple, but their *Yetzer Hara* entices them to seek complications.

## How Much Greatness and Beauty and Light Awaits the *Ayin Tova*

He is happy with his own, and he is happy with what belongs to others. What a pity on

אלא כך אמר הקב"ה למשה: משה, כשם שמוראי עליך, כך יהיה מוראך על אחיך. והוא לא עשה כן, אלא (שמות ד כט-ל) וַיַּלֶּךְ מַשֶּׁה וְאַהֶּרֹן וַיַּאַסְפוּ אֶת כֶּל זִקְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיְדַבֵּר אַהֶּרֹן אֵת כֶּל הַדְּבָרִים, הקיש כתפו לכתפו, שעדיין היה שמח זה בגדולתו של זה ומניין שהיה אהרן שמח בגדולת משה? שנאמר (שמות ד יד) וְגַם הַנֵּה הוּא יֹצֵא לִקְרָאתֶךְ וְרָאֲךְ וְשְׁמַח בְּלְבּוֹ תִני רבי שמעון בן יוחאי, לב ששמח בגדולת משה אחיו ילבש אורים ותומים, הה"ד (תצוה כח ל) וְנֶתַתָּ אֶל חשֶׁן הַמִּשְׁפְּט בְּלְבּוֹ. תני רבי שמעון בן יוחאי, לב ששמח בגדולת משה שמח בגדולת אהרן? שנאמר (תהלים קלג ב) כַּשֶּׁמֶן הַטּוֹב עַל אֶת הָאוּרִים וְאֶת הַתָּמִים וְהָיוּ עַל לֵב אַהְרֹן. ומניין שהיה משה שמח בגדולת אהרן? שנאמר (תהלים קלג ב) כַּשֶּׁמֶן הַטּוֹב עַל הָרְאָן זְקַן אַהֶּרֹן, אמר רבי אחא, וכי שני זקנים היו לאהרן, דכתיב עַל הַזְּקֶן זְקַן אַהֶּרֹן, אמר רבי אחא, וכי שני זקנים היו לאהרן, דכתיב עַל הַזְּקֶן זְקַן אַהֶּרֹן, אמר רבי אחא, וכי שני זקנים היו לאהרן, דכתיב עַל הַזְּקֶן זְקֵן אַהֶּרֹן, אמר רבי אחא, וכי שני זקנים היו לאהרן, דכתיב עַל הַזָּקן זְקֵן אַהָּרֹן. ממח לכך נאמר עַל הַזְּקָן מִשָּם המשחה יורד על זקנו של אהרן, היה דומה עליו כאילו יורד על זקנו של משה והיה שמח, לכך נאמר עַל הַזָּקן אָהַרֹן.

<sup>14</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחֲזֵק בַּמוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְּרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

If you're

working on

Bitachon and

Ayin Tova,

think of those

innocent

baby face

K'ruvim, and

realize that

what you're

doing is in

the Kodesh

HaKodoshim

Kayin and Korach and Yishmael and Y'ravam ben Nevat, and the same with all those who soured their lives with Kin'ah, Ta'ava, and Kavod. How much greatness and beauty and

light (and being an uncomplicated Tam) they are missing! How sweet it is to work on being simple without complicating your life, Chas V'shalom. נחַ צַדִּיק תָּמִים Noach, the Tzadik "Tamim", וַיַעַקב אִישׁ תַּם ישֵׁב אהַלִּים Yaakov, the Ish "Tam" who sits in the Bais Medrash (just bury yourself in *Torah* and enjoy!) \*\*\*\*\*\*\* Look at the variations of 12 precious stones, and how beautiful they look as they coexist in harmony with each other. This is the ongoing Nisayon of all mankind; to accept and appreciate those who are different than you are. You are together with them on one Choshen,

because being an *Ayin Tova* gives you all the *Schar* that they have (besides your own).

#### וַיָּבאוּ שְׁנֵי הַמַּלְאָכִים סְדֹמָה בָּעֶרֶב יִּט א A Great Person Truly Cares for Others, Regardless of Their Importance

Both Avraham and Lot did Hachnosas Orchim. But we don't find any praise for Lot, despite his Mesirus Nefesh for his guests. What was lacking in his Chesed? The answer

is that when *Lot* invited his guests, it says that the "*Malachim*" were coming; no wonder he was so nice and *Moser Nefesh* to treat them well! But by *Avraham Avinu*, he thought they

were lowly Arabs. (*Rashi*<sup>15</sup>). When you appreciate low people, it shows that you are really great and you really care.

#### STORY<sup>16</sup>

A certain wealthy man prided himself as a *Baal Chesed*. He would invite prominent guests to his house, and all the *Gedolei HaDor* stayed by him. But when a simple Jew would knock at the door, he would not be admitted. R' Levi Yitzchok of Berditchev scolded him, explaining that *Avraham Avinu* was called "*Ish HaChesed*" because he invited ALL guests, even simple Arabs, whereas *Lot*, who also

invited guests, only invited *Malachim*, not ordinary people.

By Lot it says: וַיָּאֲהַל עַד סְדֹם יג יב His encampment spanned until Sedom. He chose Sedom because of his love for money (it was a rich land); and Kavod, he eventually became a leader in Sedom. (Rashi<sup>17</sup>). This is why he isn't given much credit for his Hachnosas Orchim despite his Mesirus

<sup>15</sup> רש"י עה"פ וְרַחֲצוּ רַגְלֵיכֶם (יח ד) **כסבור שהם ערביים שמשתחוים לאבק רגליהם** והקפיד שלא להכניס ע"ז לביתו (ב"מ פו). אבל לוט שלא הקפיד הקדים לינה לרחיצה, שנאמר ולים ורחצו רגליכם.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>מעשה בר' לוי יצחק מברדיטשב (הובא בספר מבחר אמרים, ליקט ר' אברהם בר אוריין, בראשית א, עמ' 294, בשם ספר באהלה של תורה) פעם אחת הוכיח ר' לוי יצחק לגביר אחד שהיה מכניס אורחים גדולים וחשובים, וכל גדולי הדור התאכסנו אצלו, אך בבוא אליו אורח יהודי פשוט, לא רצה להכניסו לביתו. אמר לו ר' לוי יצחק: אברהם אבינו היה מכניס אורחים, ועל כן נקרא "איש החסד". אך גם לוט הכניס אורחים כשבאו המלאכים סדומה, ועשה להם משתה. ובכל זאת, גדול ההבדל מאוד. אברהם אבינו היה מכניס אורחים גם אם המלאכים נדמו לו בדמות ערביים פשוטים. הוא רץ לקראתם כדי לקיים מצוות הכנסת אורחים כי אם לגבי אורחים מלאכים, אבל לא בפשוטי בני אדם. (כעין סיפור זו הובא בספרים גם על ר' לייב שרה'ס, ר' יוסף דוב מבריסק בעל הבית הלוי, ור' נפתלי מראפשיץ).

ויש לציין לשון המדרש (ב"ר, נ ב) וַיָּבאוּ שְׁנֵי הַמַּלְאָכִים סְדֹמָה (יט א) הכא את אמר "מלאכים" ולהלן קורא אותן "אנשים", אמר רבי תנחומא א"ר לוי, אברהם שהיה כחו יפה נדמו לו בדמות אנשים, אבל לוט על ידי שהיה כחו רע, נדמו לו בדמות מלאכים. (פירוש, לוט שהיה כחו רע לא היה מסוגל לקיים מצות הכנסת אורחים עם אנשים פשוטים ולכן נראו לו בדמות מלאכים.

רש"י עה"פ וַלוֹט ישֶׁב בְּשַׁעֲר סָדֹם (יט א) ישב כתיב **אותו היום מינוהו שופט עליהם**.

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ה

A person who

has no respect

and is M'vazeh.

shows that

greatness and

nobility have

no value to

him. This

proves him to

be a zero.

כל הפוסל במומו

פוסל

The way you

Nefesh.

Watch your Bain Adam La'chaveiro. When you are *M'chabed* a schleppy person, you show that you are real. Or else, you are only looking for *Kavod*, when you appreciate only Chashuva people. However, some people

need to start with Shelo Li'shmah, and despite their Redifas HaKavod, they are aiming for an (eventually) true and goodness.

וַתַּרָא שָׂרָה אֶת בָּן הַגַּר הַמִּצְרִית אֵשֶׁר יָלְדָה לְאַבְרָהָם מְצַחֵק כא ט **Rules And Boundaries Give** You a Sane. Balanced Life

Just as jokes can be precious in laughing at the Yetzer Hara and being a happy person (like it says: ֿתַחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֵיךְ that we בָּשִּׁמְחָה וּבָטוּב לֱבָב תבא כח מז need to serve Hashem with Simcha) so can jokes be the poison of all mankind; i.e., when you make a joke of the rules and boundaries that give people a sane, balanced life. And indeed, a game without rules has no Ta'am free-for-all. (taste). lt's and everyone does what he wants. It

may appear like a relaxed "freedom", but in truth it's total Yetzer Hara; a life without structure and sanity.

#### A Person Without Restrictions Is in The Jail of His Yetzer Hara

Hagar took a wife for Yishmael from Mitzrayim. Paroh means "king" in Egyptian, and the word: פָרוּעַmeans wild. In Egypt, nobody knew who his father was, because it

was a free-for-all society, and Yishmael took 9 out of 10 קבים portions of Z'nus. (Gemara<sup>18</sup>). מַצְרֵיָם *Mitzrayim* comes from the word: מֵיצֵר *Meitzar* i.e., boundary. A person who is wild (Paroh type) is really in the jail of his Yetzer Hara. "Paroh" and "Mitzrayim" are

words that work together.

The wild, Hefker (unrestricted) person is in the "jail" of his Yetzer הַשָּׁבִי קַשָּׁה מִכּוּלָם ב"ב ח ב *Hara*. הַשָּׁבִי Captivity is the worst predicament. All those who have pity on the unfortunate broken-hearted hostages should know that being a hostage in the hands of your own Yetzer Hara is much worse! They say in the name of R' Yisroel Salanter Zatzal why Arabs are always sad (their culture and music, etc.), since Chazal say that 10 קבים *Kav's* (portions) of *Z'nus* were given to the world and Yishmael got 9, he's always crying over the 10<sup>th</sup> Kav!

Harming Others Is a Result of **Belittling and Lack of Respect** Rashi says<sup>19</sup> that: מְצַחֵק means Yishmael was doing Sh'ficus

suggest that they are both the same idea. Gilui Arayos means "revealing" and breaking rules and people's privacy. שַׁפִיכוּת דָמִים Bloodshed is the same idea; it is belittling the greatness of man who is a Tzelem Elokim. Killing is a form of making cheap and Hefker (of no importance) the existence of the greatest creation of the universe. When Yishmael made "jokes" out of the most

view others. you are pointing out exactly your own problems Damim and Gilui Arayos. We can

<sup>18</sup> קידושין מט ב, עשרה קבים זנות ירדו לעולם, תשעה נטלה ערביא.

רש"י עה"פ וַתַּרֵא שָּׂרָה אֵת בֵּן הָגֶר הַמִּצְרִית אֲשֶׁר יָלְדָה לְאַבְרָהָם מְצַחֵק (כא ט) מְצַחֵק. לשון ע"ז כמו שנאמר (תשא לב ו) <sup>19</sup> וַיָּקָמוּ לצַחָק. ד"א לשון גילוי עריות, כמה דתימא (וישב לט יז) לצַחק בַּי. ד"א לשון רציחה, כמה דתימא (ש"ב ב יד) יַקוּמוּ נַא ַהַנָּעָרִים וִישַּׁחֵקוּ לְפָנֵינוּ וגו'.

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ה

serious issues, he was just like his mother, Hagar, about whom it says: וַתַּקְל גְּבְרְתָּה בְּעִינֶיהָ she lost respect for her master, Sara Imeinu. When people are cheap in your eyes, then you can kill them, and invade their privacy. Nothing is important or worthy. No dignity, no honor. There is no Kavod HaB'riyos (for people); not for self, and not for others.

How much work needs to be put into respecting yourself and others! Now we see why Yosef said: אֵינֶנּוּ גְּדוֹל בַּבַּיִת הַזֶּה מְמֶנִי וִישׁב לִּט "I am the greatest person around here" to stop himself from Arayos. How important is "holding" from yourself and from others. Criticism is also a subtle form of undermining and cheapening. Always see good!

## The War

נושא בְעוֹל עם חֲבֵרוֹ אבות וו For A Depressive Type, Kvetching Over Tragedies May Be a Grave Sin

Many people have asked me about feeling the pain of all those wounded and captured people losing spouses and children, Rachana Litzlan, and becoming Yesomim, Hashem Y'racheim. answered that feeling Tza'ar (distress) for others is very important, and is a big Zechus. There is a story about the Alter of Kelm Zatzal, that neighbor's son was taken away from home to be a

soldier, *Rachana Litzlan*, and those days, all the *Alter* talked about was the plight of his neighbor.

However, if you're a depressive type, it may be a grave sin and a real Yetzer Hara to start kvetching over all these tragedies! This type of person has one ongoing Avoda - just be B'simcha! This is his whole "religion", since Hashem has shown him that "being concerned" can lead to serious health issues (depression). R' Moshe Mandel Shlita told me in the name of R' Avigdor Miller Zatzal, that when you see an unfortunate situation, like a man in a wheelchair, you have two jobs. One, is to be happy that you're not in his shoes. And two, you are happy for this person, since: הַכֹּל לְטוּבָה it is all for the very best, and this is actually the very best situation for him, despite all the pain involved, because: כָּל מַאי דָעָבֵיד רַחְמָנָא לְטַב עָבֵיד whatever Hashem does, is surely best.

Certainly, it is not advisable to **tell** this to the person in pain, i.e., that it's all good for him; he'll just be upset at you, and he probably will never speak to you again.

#### Getting Depressed Over Your Sin Can Be Worse Than the Sin Itself

This Shabbos (15 Cheshvan) is the Yahrtzeit of the Chazon Ish Zatzal. In his memory, I'd like to tell a story that happened with him; it will again show how important it is to always be positive. A young girl was knocking at his door, and although it was after hours, she was



R' Avrohom Yeshaya Karelitz, the Chazon Ish

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ה

Worse than sins.

are the bad

feelings of guilt,

inferiority, and

sadness that sins

cause. But when

a person is

always building

himself by

remembering his

Maalos, it helps

him to do

Teshuva and

become great

still very persistent. It sounded like a major emergency.

In the end, the *Chazon Ish* found out her plight. She had been a soldier in the *Treife* Israeli army, and she was *Nichshal* in an *Aveira*. She was so broken that she wanted to commit suicide. In response, the *Chazon Ish* quoted *Chazal*, who say: הְרָהוּרֵי עֲבֵירָה יומא כט א thinking bad thoughts are worse than doing the actual sin.

The Chazon Ish said, that for her. the Pshat in Chazal is that worrying and aettina depressed over your sin can be worse than the sin itself. The main sin is looking down on yourself and getting depressed. The Yetzer Hara loves to make you feel like a bum and a Rasha, and smart people know that: 'עבדוּ אֵת ה serving Hashem with Simcha must always dominate you, no matter what.

They say that the girl got the message. She got married, and her children became *Gedolei Torah*.

זְכוּתוֹ יָגֵן עָלֵינוּ אָמֵן

May his merit protect over us, Amen

#### יִשְׁמָעֵאל וְיִצְחָק

# The Geshmak of Overcoming Your Yetzer Hara Is Much Greater Than the Geshmak Giving In

Yishmael is having his sick fun of Gilui Arayos and Sh'ficus Damim. When Yosef HaTzaddik was confronted with the wife of Potiphar, he saw that his stone would be missing from the Choshen, and this inspired him. (Gemara<sup>20</sup>). The pleasure and pure beauty of overcoming

your weaknesses puts you on the Choshen, which is much more Geshmak than the Geshmak of Ta'avos. aivina in to vour Yishmael was: מצַחֵק i.e., he wanted instant fun (צחוק) and he didn't realize that there is much more fun in doing what's right. \*\* And when Yosef saw his father's face, he saw the beauty of his father's pure life, and he preferred the Geshmak of the truth. R' Eliyahu Lopian Zatzal explains<sup>21</sup> that when Eisav asked Yaakov: מי אֵלֶה לָרְ וישלח לג ה "Who are all these people?" he was asking: "How does an "Olam HaBahperson" have such a beautiful "Olam HaZeh", with his lovely

family, etc.? \*\*\*

A *Yid* has to glorify and spend time with all

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> לב אליהו (על פרשיות התורה, מאת רבנו הגה"צ סבא קדישא מרן אליהו לאפיאן זצוק"ל, שהרביץ תורה כשבעים שנה בישיבות הקדושות בארץ ובחו"ל, נערך ע"י תלמידו ר' שלום שבדרון, מהדורא חדשה ירושלים תשסה, בראשית עמ' צח) ואכן, כבר אחז"ל (תנדב"א זוטא פי"ט) שיעקב ועשו חלקו עוד במעי אמם את ב' העולמות. עשו לקח עולם הזה, ויעקב לקח עולם הבא. והא ודאי אי אפשר לומר שכל כך שוטה היה עשו עוד מתחלתו במעי אמו, לוותר על כל עוה"ב ולא ירצה בו כלל, אתמהה! אלא הוא בחר לו והחליט כי יזכה לעוה"ב גם דרך הנאות עוה"ז... וכמ"ש בתנדב"א זוטא פי"ט הנ"ל (הובא בילקוט כאן עה"פ מכרה כיום וגו' בשם פרקי דר"א, והכוונה לתנדב"א) שכשבא יעקב מבית לבן הראה לו עשו בנים ובנות עבדים ושפחות, אמר לו: יעקב אחי, לא כך אמרת לי, שתטול אתה עוה"ב ואני אטול עולם הזה, מנין לך כל זה?. מיד אמר עשו, רצונך בא ונעשה שותפות, ע"ש. וזהו מ"ש (וישלח לג ה) וַיִּשְׂא אֶת עֵינָיו וַיַּרְא אֶת הַנָּשִׁים וְאֶת הַיְלָדִים וַיּאֹמֶר מִי אֵלֶה לָּךְ, כלומר הלא אני רואה שיש לר גם עוה"ז, א"כ היה כל החלוקה שלנו מקח טעות! וכי אתה חושב שאין אני רוצה בעוה"ב? אני רק לא רציתי לוותר על עוה"ז, אבל מכיון שאני רואה שיש לך גם עוה"ז, אף אני רוצה בכך! בא ונעשה שותפות, כנ"ל.

the *Chazal's* that inspire him to more *Torah* and *Mitzvos*, like by looking at the gorgeous-

stunning *Choshen*, which symbolizes the greatness and beauty of the *Derech HaYashar*. The sweetness of a blatt *Gemara*, and the *Geshmak* of being a *Baal Tzedaka* and *Baal Chesed*. And the same with looking down at your bad habits. I know a *Yungerman* who had a serious addiction, until he wrote a long: קוּנְטְרֵס essay about the evils of that addiction.

אוֹ מוּסָר אוֹ יִתְיֵיסֵר How To Avoid *Yissurim* and *Tzaros* Especially These Days In *Novardok* they said: או מוּסָר או "בְּיִיסֵר Either learn *Mussar*, or suffer *Yissurim*. *Mussar* and

Yissurim is the same word. When you learn Mussar, you should realize that you are

escaping Yissurim. No trip to the hospital, Chas V'shalom, since you're always learning

Mussar. פְּשֶׁיֵשׁ דִין לְמַטָה אֵין דִין לְמַעֲלָה When you preempt and give yourself a Mussar Potch, then you are already Yotzei the Yissurim you may have had to receive.

#### Being M'chazek In Limud HaMussar Can Save You from Tzaros

R' Yerucham Zatzal said<sup>22</sup> that anyone who learns Mussar has a completely different judgement in Shamayim. It would make sense that in these scary times, Rachana Litzlan, being M'chazek in Limud HaMussar can save you from Tzaros. A Novardoker who spread Mussar when he was alive, came to

someone who did similar activities in a dream, and told him that because of what he

Smart people take note of every slight pain in their lives, and are: שָׁמֵחַ בְּיִסוּרִים happy with Yissurim.
They are saving themselves from worse Yissurim

<sup>22</sup> דעת חכמה ומוסר (משיחותיו של רבינו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה, אשר השמיע לרבים בישיבה הקדושה דמיר בזמנים שונים, חלק שני, נוא יארק תשכט, מאמר לד עמ' קח-קט) לאחר הקדמות אלו אגלה לכם סוד גדול ונורא, והוא "חפירת זהב" ממש לאיש משכיל, ויכולים להתאשר מזה ממש. הנה מצינו בשעה שחלק יעקב אבינו ע"ה לשבטי י' נחלתם, ונתן לכל אחד חלקו וגורלו מעלתו וזכותו, נתן ליהודה "מלכות", מסר לו כל סוד המלכות, והוא הוא מדת המשפט, זכה בזה יהודה לעולמים "מלכות בית דוד" לנצח נצחים, ובע"כ שצריכים לומר שמצא יעקב אבינו ביהודה את כל סוד מדת המשפט, ושהוא הוא בעל המשפט האמיתי, "אוהב משפט", ואיפה ראה את זה? כתיב שאמר לו "יהודה אתה יודוך אחיך" (ויחי מט ח) ותרגם אונקלוס "יהודה את אודית ולא בהיתתא". הרי שבהודאה זו שהודה יהודה ואמר "צדקה ממני" (וישב לח כו), בנקודה זו מצא יעקב אבינו ע"ה ביהודה את כל סוד מדת המשפט, ושהוא הוא בעל המשפט. הרי לנו מזה שכל ענין הודאה, "מודה על חטאו", "צדקה ממני", נובע מסוד מדת המשפט, שהיא היא המחייבת להודות, להצדיק את הדין, ולמדין אנו מכאן כי אותו הכח של הודאה הוא אותו הכח של "מצדיק את הדין" ו"אינו קורא תגר", וכשרואים "הודאה", רואים שהודה ואמר "צדקה ממני" הרי זה סימן שהוא הוא בעל המשפט, אוהב משפט בתכלית, ומצדיק עליו את הדין, ומכח זה הוא שמודה ומחייב את עצמו שהוא הנהו האשם.

זהו ענין "מודה בקנס פטור", וילפינן בגמ' (ב"ק סד ב) מהקרא ד"אשר ירשיעון א', פרט למרשיע את עצמו", וזהו סוד הדבר "אשר ירשיעון אלקים", מה שב"ד מחייבין ומרשיעין אותו, היינו שעושים אותו לרשע, זהו עיקר העשיית דין, כן הוא "פרט למרשיע את עצמו" פשוטו כמשמעו, שמרשיע את עצמו, עושה עצמו לרשע, ז"א שמצדיק על עצמו את הדין ואומר רשע אני, נעשה דיין על עצמו ועושה הדין עליו; "מרשיע את עצמו", זהו עשיית הדין על עצמו, ולא עוד אלא ש"מרשיע את עצמו" הוא יותר עשיית הדין מ"אשר ירשיעון אלקים", עונש יותר גדול, שהרי נפטר הוא בזה מיד תשלומין לגמרי, שכבר נעשה הדין בו. ויוצא מזה למוד גדול לאדם, שיכול הוא בנקל וב"ולא כלום" להסיר מעל עצמו את כל הגהינם ר"ל ברגע אחד, בהצדיקו עליו את הדין ובהרשיעו את עצמו, שבזה הוא נפטר מכל עונשים חמורים ומרים, שהרי למדנו מדין מודה בקנס פטור, איזה עליו את הדין ובהרשיעו את עצמו, שמטיל מעל עצמו את כל העונש, ואין לך עוד עצה גדולה לאדם כמו זו, להיות מודה "מרשיע את עצמו", אין לך עוד "חפירת זהב" כמו זו, שהרי מתפטר הוא בזה מכל הגהינם כרגע.

מזה נבין איזה ענין גדול הוא סוד של "לימוד המוסר", ואיזו "חפירת זהב" היא להאדם, הרי יסוד המוסר הוא להיות "מרשיע את עצמו", וא"כ איפוא איזה אושר גדול הוא לאדם, שקובע את עצמו בזמן קבוע לדון את עצמו, לעשות דין בעצמו, "מרשיע את עצמו" ואומר צדוק הדין, היש ערך לפי"ד לענין זה, הרי כמה מיני גהינם הוא מדחה מעל עצמו בזה, וכי יש לך עוד אושר גדול מזה בעולם!

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ה

Нош

important

it is to be

Machshiv

Mussar.

The more

you are

Machshiv

Mussar,

the more it

helps you

did, he was Zoche to go almost immediately to his place in Gan Eden.

If a person would have any understanding of the horrific pain awaiting the average person after his death, he would jump to get involved

in Mussar and save himself. The Mashgiach, R' Nosson Wachtfogel Zatzal spoke about the importance of learning lots of Mussar. When a certain person asked if for himself it would be a good idea to actually learn hours of *Mussar* daily, the Mashqiach told him: "Watch yourself. You might get indigestion". \*\*\*\*

Yet, there were plenty of Baalei Mussar (especially Novardokers) and Chasidim who could learn even three hours daily Mussar Chassidus, and they did very well and were happy people. You need a

Rebbe who appreciates Mussar, and you need to have a colorful Geshmake Seder with variations, like changing Seforim, or getting involved in writing Hashgachos, or plans in Teshuva, or discussing ideas of Teshuva with friends.

Variety is the spice of life.

#### How To Do Teshuva

People are asking me how to do Teshuva. First of all, there is a tremendous Zechus to go around asking for Eitzos (advice) on how to do Teshuva, and if you aren't Mya'esh, then for sure Hashem will someday reward you: פָפַלַיָם double. And: לפוּם צַעַרָא אַגַרָא אבות ה the reward increases according to your effort. The pain you have when you go

> around not knowing how to do it right, a tremendous surely rectification) (spiritual for your Neshama. This is considered bigtime Yissurim, and the Kapara is Gevaldig; even if you're getting nowhere.

My official Eitza is to write a list of your Chesronos in one column, and in a second column, write a list of solutions; pick any kind: יָהֵיָה מַה שַׁיָהֵיָה whatever it may be! This has a major psychological effect on a person. Even if the solutions are beyond his abilities, it affects the person in a

positive way.

Indeed, people tried my Eitza and have had tremendous To'eles (help) and loads of Simcha. This Eitza was based on Sefer Madregas HaAdam who says<sup>23</sup> that a person just has to do: עד מָקוֹם שֵׁיָדוֹ מַגַעת the best he can, and then he'll get Siyata Dishmaya. Just the other day, a Yungerman comes over to me smiling ear to ear, telling me that he followed my Eitza and it worked wonders. As usual, I recommend plenty of Tefila before

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר נקודת האמת פרק ז, עמ' קעד-ה) וזהו מה ששאלו להנביא (יחזקאל לג י) כִּי פְשָׁעֵינוּ וְחַטּאֹתֵינוּ עָלֵינוּ וּבָם אֲנַחְנוּ נְמַקִּים וְאֵיךְ נִחְיֶה, כיון שאנו ברשות לבנו ומצודה פרוסה על כל החיים, ואיך נשוב, כי קשה לפרוש אחר שהעבירות כבר עברו למעלה ראש? ולהסיר הטענה זאת אמר הנביא (שם פסוק יט) וּבָשׁוּב רָשָׁע מֶרְשָׁעַתוֹ וְעָשָׂה מִשְׁפָּט וּצְדָקָה עֲלֵיהֵם הוּא יִחְיֵה, **אם אתם תשובו ותשתדלו** בכל יכלתכם לעשות כל מה שבידכם, אז יערה עליכם רוח ממרום שתתקיים אצלכם "עַלֵּיהֶם הוּא יָחְיָה", ומאמר הכתוב (ירמיה ג כב) "אַרפָּה משוּבֹתֵיכֶם" היינו, שאני בעצמי ארפא לכם, וכמו שאמר הגר"א (קול אליהו, סוכה נב א) על מה שאמרו חז"ל (שם) יצרו של אדם מתגבר עליו בכל יום ומבקש להמיתו, ואלמלא הקדוש ברוך הוא עוזרו לא היה יכול לו, **שאימתי** הקדוש ברוך הוא עוזרו. בשעה שאלמלא הקדוש ברוך הוא עוזרו לא היה יכול לו, היינו שכבר עשה מה שבידו, אבל אם גם בלא עזר ה' יש בידו אם ירצה, אז אין הקדוש ברוך הוא עוזרו, כי אם הוא אינו חס על עצמו, מי יחוס עליו, וזה יש בידו להתרחק ממקום עבירה, שלא להתחבר עם חברים רעים, ולבקש מקום של יראת שמים, וילמוד מוסר לחזק הסכמתו וישגיח על כל חוט השערה. ואם אחר כל המעשים, יפעם רוחו ויתהפך בדעתו, ע"ז אמר הנביא (ירמיה ג כב) "ארפָּה משוּבֹתֵיכם", שאתן לכם סייעתא דשמיא אחר שתעשו כל מה שבידכם.

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ה

embarking on any form of Teshuva.

Hashem, please help that Mandel's (or someone else's) method of Teshuva should work wonders!" One of the great Slabodka Talmidim, ראא"ק ז"ל once said that when Hashem told Moshe: וראית את אחרי ופני לא יבאוּ תשא לג כג "You shall view My back, but not My front", it means that nobody can ever see: the front, because if you would see: פָנַי the front, this פָנֵי "front" is really an: אַחֹרָי "back" of a higher *Madrega*.

Just like the greatness of Hashem is without end, so is a human always a M'vakesh (seeker), and he is never complete. The biggest: מושַׁלָם (perfect person) always has

higher *Madregos* that he'll never reach. So don't feel disheartened when you notice so much lacking in your Avoda. This is the way it is, and your main greatness is in your constant "striving" and your "efforts" Avodas Hashem. R' Avrohom Leib Shur Zatzal was a Slabodka Talmid who was a Rav in Chicago, and R' Ahron Kotler Zatzal used to invite him to Lakewood to speak. He had the Romemus Slabodka style. He told me that in the gentile world, you get

degree when you complete a subject. By us,

you are never finished. The biggest Talmid Chochom is called a Talmid.

The exact greatness of a human is his starting from new, even in his old age. That's why the holiest of holy Kodesh HaKodoshim

had Davka little babies, K'ruvim. Keeping young and always starting new in Avodas Hashem is Le'chatchila! You are never "finished", and you weren't meant to ever be finished as long as you're alive. So don't get all depressed over vour Chesronos. This is how it is with everyone (even big Tzaddikim) for the rest of their lives.

# NOV&RDOK

#### Making A Joke Out of Kavod

A Rosh Yeshiva told R' Chaim Kanievsky

הרב ר' אברהם ליב שור שלימ"א

לאביו הרבני הגדול בתו"י ר ישראל ז"ל (מתלמידי וואלאזשין) בן הרב החסיד המופלג והמפו׳ ר' בנימין ז"ל ממשפחת שור הנכבדה. ומצד אמו הנו נכד הגאון ר' מאיר גיטעלסאן אב"ד סלבודקה למד בישיבות: טעלז.

נולד בעיר ווארשא בשנת תרנינ

וכנסת ישראל בסלבודקה. הגאון ר' איצל מפוניבו ז"ל. נסמד להוראה מהגאונים: ר' אלי' ברוד קאמאי, אב"ד ור"מ מיר, ר' איצל מפוניבו ועוד גאונים. התחתן

(בו"ר) בשנת תרע"ג עם בת הרב הגאון ר' אברהם צבי פנחם ז״ל, אב״ד טיקטין (שבסוף ימיו עלה לא״י) ובו״ש ממשפחת הרבני הנגיד המפו׳ ר׳ ברוך קליאצקי ו״ל. נכדת הגאוו ר׳ משה אהרן רבינוביץ ז״ל. שהי׳ עשיר וגדול בתורה. ברבנות (תרע"ז־תרע"ח) בפטרסבורג (באיזור ליגאווקא). נתקבל לאב"ד קרילאוו (פלך חערסאן) ויסד ישיבה (סניף לסל־ בודקה) והי׳ ר״מ שלה מתרע״ה עד תרפ״ב יחד עם הנאון ר׳ יחוקאל בערענשטיין (שהי׳ אח״כ ר״מ בישיבת אור בסלבודקה ונהרג ע"י הנאצים הי"ד). בתרפ"ב נתמנה לאב"ד שאקי (ע"ר קאוונא) וכהן עד תרפ"ו (שנת בואו לארה"ב לטובת ישיבת סלבודקה). לפנו צאתו מליטא התאספו נכבדי קובנה למנותו למ״מ ומו״צ בקובנה ולא יכלו מחסר כספים. אחרי בואו

> R' Avrohom Leib Shur (Sefer Toldos Anshei Shem)

Zatzal that when comes to a Chasuna they play for him יַמִים עַל יִמֵי מֵלֶךְ תּוֹסִיף (a song played in honor of an important person who enters a ballroom) and it's getting to his head. R' Chaim told him: "What, are you a little child?" This exactly a true Novardok reaction (and R' Chaim was born in Novardok -Pinsk) to make a joke out of Kavod. And this is the best way to overcome Redifas HaKavod. I try to do this with people who have Kin'ah and Kavod issues.

How stupid and immature! Oh. thev

gave a more Chashuva Aliya to your friend, or he has "better" or more kids or Talmidim than you have! Oy Vey! What a tragedy! Rachana Litzlan! How can you live with a relative or friend or neighbor

מוֹדָה עַל :Being

האמת

admitting to

the truth is a

privilege and

a sign of

greatness

who has more than you! Especially if it's *Ruchaniyus* (now the *Yetzer Hara* is really laughing at your stupidity!)

A good old loud and sarcastic "NEBECH!" You poor thing! How about jumping off a roof! This is major *Tzaros!* You'll need a therapist for the next ten years. In *Novardok*, they were *Mamash* rolling about the stupidity of *Kin'ah*, *Ta'ava*, and

Kavod; and they were truly happy people.

When a new *Bachur* came to *Novardok*, they made sure to have him get up: בָּרַבִּים in front of everyone and say that he was wrong about what he had said in his learning. To be: מוֹדָה עַל הָאֶמֶת (admit the truth) is a *Midda* that has to be

cultivated in your younger years; or else you'll be a typical: עַקְשָׁן (stubborn person) who has to be right, and can't understand another way of looking at things.

#### The Ability to Say: "I'm Wrong!"

All the *Tzaros* of the world come from the inability to be: מוֹדֶה עֵל הָאֶמֶת (admit the truth). When we left *Mitzrayim* at *Kriyas Yam Suf*, the: מְקְטְרֵג accusing angel in *Shamayim* petitioned that we are just as bad as the *Mitzri'im*, since: הַלְלוּ עוֹבְדֵי עֲבוֹדָה זְרָה וְהַלְלוּ עוֹבְדִי עֲבוֹדָה זְרָה וְהַלְלוּ עוֹבְדִי עַבוֹדָה זְרָה the *Mitzri'im* worshipped idols. But Hashem said that there is a major difference: וְהַלְלוּ מֵזִידִין the *Mitzri'im* worshipped idols intentionally, while the *Yidden* did so unintentionally (under duress). (*Chazal*<sup>24</sup>). To us, it doesn't sound so great, being an *Oved Avoda Zara!* Even though you're a *Shogeg* 

(unintentional). \*\*\*\*\*

We don't chap (realize) that as long as you are a *Shogeg* (unintentional) and you admit that you're wrong, you're *Mamash* in a different world and you are *Zoche B'din*. כָּי אָרֶץ אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה טּוֹב וְלֹא יֶחֱטָא קּהלת ז No one is perfect. It's impossible to be the: מוּשָׁלָם ("paragon of perfection"). But as long as you try and you aim in the right direction,

you are already *Zoche B'din* even if you did the worst sin.

There are many, many people (even *Tzaddikim*) who simply can't admit that they could be wrong. They must be right! They simply can't give in! And they're tough and self-righteous. This is the answer to Hamas and similar wickedness. **I'm** 

right! **You're** wrong. Such people can't be trusted. They are like insecure children **who must** be right. They never grew up.

And this is *Dovid* and *Moshiach!* The ability to say: "I'm wrong!" Or else a person lives in constant lies! This is why I love *Bnei Torah* and *Baalei Mussar*, and especially *Novardok* who enjoyed the sweetness of the truth despite taking yourself apart.

# If A Person Wants to Be Good but He Has Difficulty, He Is Really a Great Person

The greatness of *Kriyas Yam Suf* is that it showed the world that a person can do the worst sin (which deserves drowning), yet he is the big hero who is saved merely because he was a *Shogeg* (unintentional). A person who wants to be good but has difficulty, is really a great person.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ילקוט פ' בשלח עה"פ וְהַמַּיִם לָהֶם חוֹמָה (רמז רלד) ד"א וְהַמַּיִם לָהֶם חוֹמָה (בשלח יד כב) שירד סמאל ואמר לפניו: רבש"ע, לא עבדו ישראל עבודה זרה במצרים, ואתה עושה להם נסים? והיה משמיע קולו לשר של ים, ונתמלא עליהם חמה ובקש לטבען. מיד, השיב לו הקב"ה: שוטה שבעולם, וכי לדעתם עבדוה? והלא לא עבדוה אלא מתוך שעבוד ומתוך טרוף דעת, לטבען. מיד, השיב לו הקב"ה: שוטה שבעולם, וכי לדעתם עבדוה? והלא לא עבדוה אלא מתוך שעבוד ומתוך טרוף דעת, ושתה דן שוגג כמזיד ואונס כרצון? כיון ששמע שר של ים, אותה חמה שנתמלא על ישראל החזירה על מצרים, שנאמר (בשלח יד כו) ויַשבוּ המים. ששבו מישראל על מצרים.



# To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056 Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

#### Week of Rosh Hashanah - Breishis - Noach

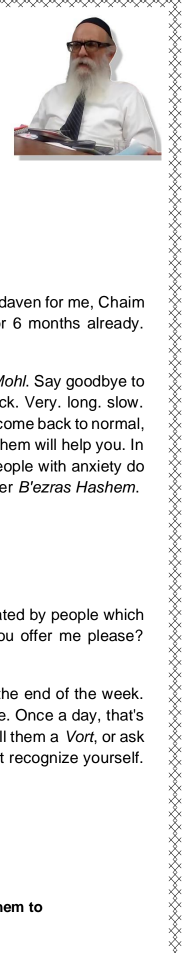
| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 326818   | 5:16     | English  |
| 326820   | 3:39     | English  |
| 327306   | 2:10     | Yiddish  |
| 327304   | 4:11     | Yiddish  |
| 327307   | 1:43     | Yiddish  |
| 327308   | 1:41     | Yiddish  |
| 327309   | 3:11     | Yiddish  |
| 327310   | 2:28     | Hebrew   |
| 327312   | 2:39     | Hebrew   |
| 327311   | 2:39     | Hebrew   |
| 327316   | 1:20     | Hebrew   |
| 327314   | 2:10     | English  |
| 327317   | 3:37     | Hebrew   |
| 327315   | 4:16     | English  |

| <u> </u> |       |         |
|----------|-------|---------|
| 327319   | 3:21  | English |
| 327322   | 1:44  | English |
| 327321   | 4:50  | English |
| 327323   | 3:58  | English |
| 327318   | 2:06  | English |
| 329422   | 4:08  | English |
| 329423   | 4:49  | English |
| 329424   | 4:51  | English |
| 329421   | 45:01 | English |
| 329821   | 4:03  | English |
| 329820   | 6:06  | English |
| 329822   | 6:06  | English |
| 329819   | 44:00 | English |
| 330802   | 36:02 | English |
| 330802   | 2:03  | English |
|          |       |         |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### Suffering From High Anxiety

**Question:** Dear Rabbi Mandel Shlita. I would really appreciate it if you could daven for me, Chaim Yankel ben Fruma Yenta. I have been going through very high anxiety for 6 months already. Thanks so much

**Answer:** No more anxiety, no more anxiety, no more anxiety, *Tzum Driten Mohl*. Say goodbye to all the anxiety. Take a deep breath, once a day, for five minutes on the clock. Very. long. slow. breaths. Five minutes on the clock. Slowly but surely, you will improve. You'll come back to normal, and say goodbye to all the anxiety. And call me up. Things will improve. Hashem will help you. In the meantime, you lost all your Gehinom. Don't even dream of Gehinom. People with anxiety do not burn in Gehinom. Say "thank you" for the past. But the future will be better *B'ezras Hashem*.

#### **Suffering From Low Self-Esteem**

**Question:** I suffer from extreme low self-esteem and am very much intimidated by people which makes me extremely shy (although I am in my 50's!). What advice can you offer me please? Thank you

**Answer:** Every day, go over to one scary guy, once every day, call me at the end of the week. You need someone: עוֹמֵד עֵל גַבָּיו to monitor you, or else it's going to dissipate. Once a day, that's enough. Go over to one person who is scary. Say hello, or how are you, or tell them a *Vort*, or ask him for a *Vort*. Whatever you want. And come to me in one week, you won't recognize yourself. How's that one? Isn't that a bomb!

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com