Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



וישב

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

Bitachon Weekly פרשת וישב תשפ"ה

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: weeklybitachon@gmail.com

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת וישב תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- YOSEF WAS A YASOM
- AN INTELLIGENT PERSON THINKS AND UNDERSTANDS AND FORGIVES
- THE TIPSHUS AND FOOLISHNESS OF SIN'AS CHINAM
- WE NEED TO GIVE LOTS OF KAVOD TO ALL THE PEOPLE WE KNOW
- DON'T BE FOOLED BY IMPORTANT, SCARY PEOPLE
- IF OTHERS DON'T GIVE YOU CHIZUK, THEN YOU GIVE YOURSELF!
- DESPITE MAJOR TRAUMA, REAL MALCHUS MOVES ON AS IF NOTHING HAPPENED
- A MELECH MUST BE TOTAL THANKFULNESS, ALWAYS SINGING OUT OF UTTER HAKARAS HATOV TO HASHEM
- OVERCOMING HORRIFIC NISYONOS MAKES A PERSON MALCHUS MATERIAL
- CHANUKAH IS TIME TO GO ALL OUT TO STOP KVETCHING AND TO THANK TO THE EXTREME
- THE TRUE GREATNESS OF THE ADAM -TO SHOW SIMCHA AND SING TO HASHEM DESPITE DIFFICULTIES
- A JEWISH MELECH IS FULL OF WARMTH AND LOVE AND FEELINGS FOR OTHERS
- STORIES OF NOVARDOK

Look at the

"person in

your life" as

if he is a

baby who

doesn't

understand

what he's

doing, and

be Dan him

L'kaf Zechus

### פרשת וישב

### וַיְקַנְאוּ בּוֹ אֶחָיו לז יא Yosef Was a *Yasom*

A smart person understands other people and forgives them. He isn't a "hothead" who's always getting angry and impatient with others. Maybe the *Shevotim* should have understood *Yosef* (and his grandiose

dreams) that he felt left out, since he was a *Yasom* from his mother, *Rochel*; and because they were a big crowd, and they were older than him. *Chazal* call him: קטן שָׁבְּשְׁבָטִים the smallest of the *Shevotim*. When you see a person acting like a big shot, maybe it's because he is younger and less capable or less intelligent or less *Yichus*, etc. and he needs to blow himself up in order to feel important.

### An Intelligent Person Thinks and Understands and Forgives

An intelligent person thinks and understands and forgives. He isn't a foolish person who doesn't think and gets angry, like *Eisav HaRasha*.

### הַיֶּלֶד אֵינֶנוּ לּז ל The *Tipshus* and Foolishness of *Sin'as Chinam*

The *Passuk* calls *Yosef* a: נַעַר young man

(וְהוּא נַעַר אֶת בְּנֵי בִּלְהָה). Why does *Reuven* call him a: הַיָּלֶד אֵינֶנּוּ לִז ל). Perhaps he wanted to point out that he's so young and immature, and he should not be held responsible for his actions. Similarly, we have *Dina* who is called: הַנַּעֲרָה מִנְעַרָה לִד a young woman. (וַיָּאֱהַב אֶת הַנַּעֲרָה וַיִדבֵּר עַל לֵב הַנַּעֲרָה לִד ג) But

Shechem says: הַיִּלְדָה the little girl. (קַח לִי אֶת הַיַּלְדָה הַזּאֹת לְאִשָּׁה לִּד ד)
Perhaps this is because he didn't really respect her, and that's why he defamed her. In Sefer Melochim we have a story¹ of the Yidden asking Rechavam ben Shlomo to be nicer to them than Shlomo had been.
\*\*

His father's friends, the *Z'keinim* (elders), advised him to listen to the *Yidden*<sup>2</sup>. But his young friends said that he should be tough and even meaner than his father was<sup>3</sup>. They are called: יְלְדִים little children even though they were in their 40's. We

can suggest that not giving in, and choosing to go against people's justified wishes, is actually immature.

\*\*\*

### Only Foolish People Who Don't Think Have Sin'as Chinam

Eliyahu HaNavi fought Avoda Zara through Leitzanus.<sup>4</sup> This is the way to fight Sin'as

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> וַיִּשְלְחוּ וַיִּקְרְאוּ לוֹ וַיָּבֹא יָרְבְעָם וְכָל קְהַל יִשְׂרָאֵל וַיְדַבְּרוּ אֶל רְחַבְעָם לֵאמֹר. אָבִיךְ הִקְשָׁה אֶת עֻלֵּנוּ **וְאַתָּה עַתָּה הָקֵל מֵעְבֹדַת** אָבִיך**ְ הַקְשָׁה וּמֵעֵלוֹ הַכָּבֵד אֲשֶׁר נָתַן עַלִינוּ** וְנַעַבְדֶךְ. מ"ב יא ג-ד.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> וַיִּּוְעֵץ הַמֶּלֶךְ רְחַבְעָם אֶת **הַזְּקֵנִים** אֲשֶׁר הָיוּ עמְדִים אֶת פְּנֵי שְׁלֹמֹה אָבִיו בָּהְיֹתוֹ חַי לֵאמֹר אֵיךְ אַתֶּם נוֹעָצִים לְהָשִׁיב אֶת הָעֶם הַזֶּה דְּבָר. וִיְדַבְּרוּ אֵלָיו לֵאמֹר אִם הַיּוֹם תִּהְיֶה עֶבֶד לָעָם הַזֶּה ועֲבַדְתָּם ועֲנִיתָם וְדִבַּרְתָּ אֲלֵיהֶם דְּבָרִים טוֹבִים וְהָיוּ לְךְּ עֲבָדִים כָּל הַיָּמִים. מ"ר יא ו-ז

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> וַיַּעַזֹב אֶת עֲצַת הַזְּקָנִים אֲשֶׁר יְעָצֻהוּ וַיִּזְּעַץ אֶת הַזְּלָדִים אֲשֶׁר גָּדְלוּ אָתּוֹ אֲשֶׁר הָעִמְדִים לְפָנִיו. וַיֹּאֹמֶר אֲלֵיהֶם מָה אַתֶּם נוֹעְצִים וְנָשָׁר בָּבְרוּ אֲלֵיו הַיְּלָדִים אֲשֶׁר בְּבְרוּ אֲלֵיו הַיְלָדִים אֲשֶׁר בְּבְרוּ אֲלֵיו הַיְלָדִים אֲשֶׁר בְּבְרוּ אֲלֵיו הַאָלִי אָמִר בְּבָר אֶלִיה הָקָל מְן הָעָל אֲשֶׁר נְתָן אָבִיך אֲלֵיה פָקָל מֵעְלֵינוּ כֹּה תְּדַבֵּר אֲלֵיהָם קְטְנִּי עָבָה מְמְתְנֵי אָבִי. כֹּה תֹאמֵר לָעָם הַזֶּה אֲשֶׁר דִּבְּרוּ אֱלֵיךְ לֵאמֹר אָבִיךְ הִּכְבִּיד אֶת עֻלֵּנוּ וְאַהָּה הָקֵל מֵעְלֵינוּ כֹּה תְּדַבֵּר אֲלֵיהֶם קְטְנִּי עָבָה מְמְתְנֵי אָיַסְר אֶרְיכָם לְּבְים. מ"ב יא ח-יא. וְעַהָּה אָבִי הָּעְמִיס עֲלֵיכֶם עֹל כָּבֵד וַאֲנִי אוֹסִיף עַל עֻלְּכֶם אָבִי יִפַּר אֶתְכֶם בַּשִּוֹטִים וַאֲנִי אֲיַסֶר אֶתְכֶם בָּעַקְרַבִּים. מ"ב יא ח-יא.

<sup>ּ</sup> בְּשָׁהָוֹ אֶבְּ שֶׁרְּבֶּה בְּצָהֶרָיִם וַיְּהָתֵּל בָּהֶם אֵלְיָהוּ וַיּאֹמֶר קְרְאוּ בְקוֹל נָּדוֹל כִּי אֱלֹהִים הוּא כִּי שִׂיחַ וְכִי שִׂיג לוֹ וְכִי דֶּרֶךְ לוֹ אוּלִי יָשֵּן הוּא 1 מ"א יח כז, וְיְהִי בַצָּהֶרַיִם וַיְהַתָּל בָּהֶם אֵלְיָהוּ וִיּאֹמֶר קֹרְאוּ בְקוֹל נָּדוֹל כִּי אֱלֹהִים הוּא כִּי שִׁיחַ וְכִי שִׁיג שׁיח ודברים יש לו עם אחרים ואינו וְיִקָץ (וַיְהַתֵּל בָּהֶם אֵלְיָהוּ. **התלוצץ ואמר להם דרך ליצנות** קראו בקול גדול. כִּי שִׂיחַ וְכִי שִׁיג. שיח ודברים יש לו עם אחרים ואינו

Try to be Dan

L'kaf Zechus and

say to yourself:

"They are

basically well-

meaning people,

but just don't

understand.

They'll grow out

of it with time!"

This will do

wonders

Chinam. "Are you a baby? You haven't grown up yet?" This is a very powerful tool against the Yetzer Hara. When we learn about the

story of Yosef and his brothers, we have to work on Sin'as Chinam and realize that if you're angry at a person, or you look down at a group of Yidden; you are a baby who has no Sechel. A person with Sechel thinks and realizes that the person before you has his own Yetzer Hara and problems just like you do, and a mature person respects everybody and understands them. If you had his background, you would be just like him. Only

foolish people who don't think

have Sin'as Chinam.

כָּל אַלְמָנֶה וְיָתוֹם לֹא תְעַנּוּן, וְהוּא הַדִּין לְכָל אָדָם רש"י פרשת משפטים כב כא

### We Need to Give Lots of *Kavod* to All the People We Know

The Rambam says<sup>5</sup> that when dealing with Yesomim and Almanos a person must be extra careful: מִּפְנֵי שֶׁנַפְשָׁן שְׁפֵּלָה מְאֹד וְרוּחן נְמוּכָה because they are broken people and overly humble. How do you deal with them? לֹא יְדַבֵּר

You אֵלֵיהֶם אֶלָא רַכּוֹת וְלֹא יִנְהַג בָּהֶן אֶלָא מִנְהָג כָּבוֹד You have to speak to them softly and with *Kavod*. If you are their mentor or *Rebbe* and you

need to give them *Tochacha*: יְנַהֵּלֵם בְּנַחַת וּבְרַחֲמִים גְּדוֹלִים וְכָבוֹד כִּי you need to be soft and be *M'chabed* them.

When you give a normal person *Tochacha*, the *Rambam* also says<sup>6</sup> that you need to do it: בְּלָשׁוֹן רֻכָּה gently and softly. But he doesn't say that it has to be with *Kavod*. We see that a *Yasom* and *Almana* need more *Kavod* than other people. Twice the *Rambam* says that we need to be *M'chabed* them. *Rashi* in *Parshas Mishpatim* says<sup>7</sup> that this applies not only to a *Yasom* and *Almana*,

but also: הוא הַדין לְכָל אָדָם any broken person has the same *Din* as a *Yasom* and *Almana*. In our *Dor Yasom* I would venture to say that we are all somewhat broken.

### Don't Be Fooled by Important, Scary People

And therefore we need to give lots of *Kavod* to all the people we know. Many of them are scary or rich or self-confident, or tough or

פונה לכם, או יש לו אויבים ורודף אחריהם להשיגם. וְכִי דֶּרֶךְ לוֹ. או הלך לו בדרך לעסק מעסקיו. אוּלַי יָשַׁן הוּא. או שמא ישן הוא ואינו שומע אתכם ואם תקראו בקול גדול יקץ ואם הוא בדרך ישמע אתכם כשתקראו בקול גדול. רד"ק).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רמב"ם הלכות דעות (ו י) חייב אדם להזהר ביתומים ואלמנות מפני שנפשן שפלה למאד ורוחן נמוכה, אע"פ שהן בעלי ממון. אפילו אלמנתו של מלך ויתומיו של מלך מוזהרין אנו עליהן, שנאמר (משפטים כב כא) כֶּל אַלְמָנָה וְיָתוֹם לֹא תְעַנּוּן. והיאך נוהגין עמהן, לא ידבר אליהם אלא רכות. ולא ינהוג בהן אלא מנהג כבוד. ולא יכאיב גופן בעבודה ולא לבן בדברים קשים. ויחוס על ממונם יותר מממון עצמו. כל המקניטן או מכעיסן או הכאיב לבן או רדה בהן או אבד ממונם הרי זה עובר בלא תעשה, וכל שכן המכה אותן או המקללן. ולאו זה אע"פ שאין לוקין עליו הרי עונשו מפורש בתורה (שם פסוק כג) וְחָרָה אַפִּי וְהָרַגְתִּי אַתְכֶם בָּחָרֶב. ברית כרת להן מי שאמר והיה העולם, שכל זמן שהם צועקים מחמס הם נענים, שנאמר (שם פסוק כב) כָּי אִם צָעָק יִצְעָק אַלַי שְׁמַע צֶשְקָתוֹ. במה דברים אמורים בזמן שעינה אותן לצורך עצמו. אבל אם עינה אותם הרב כדי ללמדן תורה או אומנות שו להוליכן בדרך ישרה הרי זה מותר. ואע"פ כן לא ינהוג בהן מנהג כל אדם אלא יעשה להם הפרש וינהלם בנחת וברחמים גדולים וכבוד, שנאמר (משלי כב כג) כִּי ה' יָרִיב רִיבָם. אחד יתום מאב אחד יתום מאם. ועד אימתי נקראים יתומים לענין זה, עד שלא יהיו צריכין לאדם גדול להסמך עליו ולאמנן ולהטפל בהן, אלא יהיה עושה כל צרכי עצמו לעצמו כשאר כל הגדולים. פרב"ם הלכות דעות (ו ז) המוכיח את חבירו, בין בדברים שבינו לבינו, בין בדברים שבינו לבין המקום, צריך להוכיחו בינו לבין עצמו וידבר לו בנחת ובלשון רכה ויודיעו שאינו אומר לו אלא לטובתו להביאו לחיי העולם הבא.

רש"י בפרשת משפטים עה"פ כֶּל אַלְמָנָה וְיָתוֹם לֹא תְעַנּוּן (כב כא) **הוא הדין לכל אדם** אלא שדבר הכתוב בהווה לפי שהם תשושי כח ודבר מצוי לענותם. (היינו בכל אדם שהוא אומלל. ספר חפץ חיים, לאוין טו, בבאר מים חיים).

We may need a

lifetime to build

ourselves up, and

play down our

Nisyonos and all

those "scary" people.

Probably a main

reason why people

don't progress,

especially in Zikkui

HaRabbim, is because

they overestimate the

world, and

underestimate

themselves

have high positions, or are very "put together". They may be orderly and brilliant and talented. Some can be great in *Torah* or *Yiras Shamayim* or *Zikkui HaRabbim*. Don't

large all broken like a Yasom and Almana. So ignore their scary side, and give loads of Kavod! Although Novardokers made a joke out of: כָּבוֹד הַמְדוּמֵה imagined Kavod, yet, that was only when it came to their own Kavod. But they were very Makpid to give others loads and loads of Kavod. It says in Mishlei: יָהַלֶּלְךָ זָר וְלֹא פִיךְ משלי כז ב. Let others praise you; don't praise yourself. But the Gr"a explains<sup>8</sup> the *Passuk*: ולא פיר ("and not yourself") that if others praising you, good. But if not, (וַלא) then (פִיךּ) let your own mouth do the job!

be fooled! They are by-and-

If Others Don't Give You *Chizuk*, Then You Give Yourself!

Yosef was a Yasom, and Chazal call<sup>9</sup> him:

קטָן שֶׁבּשְׁבָטִים the smallest of the *Shevotim*. He was alone, and if others don't give you *Chizuk*, then you give yourself! So he has dreams putting himself way on top. Perhaps

this is the reason why he was *M'karev:* בְּנֵי הַשְׁפָחוֹת the sons of the maidservants (i.e., *Bilhah* and *Zilpah*); he understood the underdog. Or perhaps because those who miss the warmth and love that they need feel fulfilled when they are nice to others.

We need to do the same thing. Always build yourself up. Some say that you should write a book with all your *Maalos*, and a second book with your main *Ma'ala* that others don't have. A broken person (which we all are) has a *Chiyuv* to always be *M'chabed* himself, and appreciate all the *Maalos* (and

even the issues) that Hashem gave him. If you think of yourself as an *Adam Gadol*, you'll *Shteig* much more.

Although a Yasom and Almana are looked

מימרא מפורסם בשם הגר"א (ולא נודע מקורו). אבל עיקר יסוד הדברים כתוב כבר בגמרא (נדרים סב א) רבא רמי: כתיב <sup>8</sup> (מ"א יח יב) וְעַבְדְּךְ יָרֵא אֶת ה' מִנְּעֻרָיו, וכתיב (משלי כז ב) יְהַלֶּלְךְ זָר וְלֹא פִּיךְ? הא באתרא דידעי ליה, הא באתרא דלא ידעי

ועיקר הפשט בהפסוק כתוב כבר בספר הזהר (חלק ג, דף קצג ב) בספרא דחכמתא דשלמה מלכא הכי אמר, תלת סימנין אינון, סימן לעבירה, ירקון, סימן לשטות, מלין, סימן דלא ידע כלום, שבוחי וכו' (תרגום: בְּסֵפֶר חָכְמַת שְׁלֹמֹה הַמֶּלֶךְ כָּךְ אָמַר: שְׁלֹשָׁה סִימָן לעבירה, ירקון, סימן לשטות, מלין, סימן דלא ידע כלום, שבוחי וכו' (תרגום: בְּסֵפֶר חָכְמַת שְׁלֹמֹה הַמֶּלֶךְ דְּר וְלֹא סִימְן לַשְבֵּרָה - יֵרְקוֹן. סִימָן לְשְׁטוּת - דְּבָרִים. סִימָן שֶׁלֹּא יוֹדע כְּלוּם - שְׁבְחִים) והא כתיב (משלי כז ב) יְהַלֶּלְךְ זְר וְלֹא פִיךְ? (ר"ל מותר אתה בעצמך לשבוחי, דקשה לזהר ל"ל ולא פיך, מדאמר יהללך זר ממילא ידענא "אבל אתה בעצמך לא", אלא מדכתיב "ולא פיך" משמע כנ"ל. פי' קרני אור על הזוהר, לבעל יסוד ושרש העבודה) לאו הכי, אלא אי לא הוי מאן דאשתמודע לך, אפתח פומך למללא באורייתא, ולאודעא מלי קשוט באורייתא, וכדין פתיחו דפומך באורייתא ישבחון מילך, וינדעון מאן אנת, דלית מלה בעלמא דישתמודעון ליה לבר נש, אלא בזמנא דאפתח פומיה, פומיה הודע לבני נשא מאן הוא (תרגום: לֹא כָּךְ. אֶלָּא אִם אֵין מִי שֶׁמַּכִּיר אוֹתְךְ, פְּתַח פִּיךְ לְדַבֶּר בַּתּוֹרָה וּלְהוֹדִיעַ דְּבְרֵי אֱמֶת בַּתּוֹרָה, וְאָז פִּתְחוֹן פִּיךְ בַּתּוֹרָה יִשְׁבָּחוֹ בִי לֹא הָבְי בָּתִוֹרָם שָׁשְּמֹיך עַל הָאִישׁ אֶלֶא בִּזְמֵן שֶׁפּוֹתַח פִּיוֹ מוֹדִיע לְבְנֵי אָדֶם מִי הוּא).

<sup>ְּ</sup>הְיָּיֶ הְיִּהְיֶּבְיִתְּ בְּשִׁרֶתְ הְרָשַבֶּ"א (ח"א סִי' פִּד), וגם בספר זרע רב, דרשות לכמוהר"ר מסעוד בן גנון זלה"ה שנגלה אליו אליהו זכור לטוב, הנדפס בסוף שו"ת יכין ובעז (דף קכג ע"ד, ד"ה והמפרשים).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> בראשית רבה (צֹג י) וְלֹא יָכְלוּ אֶחָיו ׁלַעְׁנוֹת אֹתוֹ כִּי נָבְהֲלוּ מִפֶּנָיו, אבא כהן ברדלא אמר, אוי לנו מיום הדין אוי לנו מיום התוכחה, יוסף קטנן של שבטים היה, ולא היו יכולים לעמוד בתוכחתו, הה"ד וְלֹא יָכְלוּ אֶחָיו לַעֲנוֹת אֹתוֹ כִּי נִבְהֲלוּ מִפְּנָיו. לכשיבא הקב"ה ויוכיח כל אחד ואחד לפי מה שהוא, שנאמר (תהלים נ כא) אוֹכִיחֵךְ וְאֵעֶרְכָה לְעֵינֶיךְ, על אחת כמה וכמה.

Bitachon Weekly פרשת וישב תשפ"ה

down upon as "nebachs", yet the Rambam says to Davka be M'chabed them (perhaps more than being *M'chabed* others). So must you be *M'chabed* yourself, even though you think you are a nebach. Just like the Rambam says to give Rachamim Gedolim (lots of Rachamim) to Yasom and Almana, so you have Rachmanus on yourself. And generally, be Dan yourself L'kaf Zechus.

#### *Mussar* is Appreciating

It is an understatement of the paramount

importance of Limud HaMussar. It gives you a Neshama and a Ruach in everything that you do. Learn Nefesh HaChaim and you'll appreciate what Talmud Torah is. You can learn all your life, but won't truly appreciate greatness of what you're doing. And the same with Chesed and Kedusha and Ka'as (anger) and Savlanus (patience) and Z'rizus and having Cheshbon а HaNefesh, etc. Get the Mussar Sefer that explains the value of each Midda. You get much more Schar when you have appreciation; Simcha Shel Mitzva Tzaddikim<sup>10</sup>) and you have a better time in Olam HaZeh and in Olam HaBah. You want to become a *Masmid*, a Zariz, a Savlan (no Ka'as), keep learning again and again those

which address your Inyan. Keep learning Mussar even if it doesn't seem to change you. הַעַקּשַׁן יַצְלִּיחַ The stubborn will be Matzliach! Every drop of Mussar has an effect, whether you realize it or not. וירד יהודה מאת אחיו לח א Despite Major Trauma, Real Malchus

# **Moves on As If Nothing Happened**

Rashi says<sup>11</sup>: שָהוֹרִידוּהוּ מִגְדוּלָתוֹ that the brothers demoted Yehuda from his position. It is interesting that these days, all presidents

are getting impeached. This is a traumatic experience. most When President Nixon had to give a speech when he was being impeached, he was choking in tears. Abdicating a throne is even worse. Yet, Yehuda seems totally calm as if happened. No nothing complaint or: וִיכּוּחַ charge that the Shevotim were for sure more wrong than he was. Instead, he calmly got involved in a business partnership אַישׁ) (עַדֻלְּמִי and in getting married. This is real *Malchus*, when despite such trauma, you move on as if nothing happened. The Melech is a "total-content" person, and life's difficulties don't down. llua him Yehuda's very name means Hoda'ah, i.e., he was total

that whoever gets involved in discussing the greatness of others is like a teller counting other people's money, and he gets paid minimum wage. So keep sitting on your own Maalos and appreciate yourself! Count your own "money"!

R' Ahron Kreiser

Zatzal remarked

Seforim

thankfulness and never complaining.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> אורחות צדיקים (שער השמחה) לכן ישים כל אדם שמחתו על התורה בעת שיעשה המצות ישמח בלבו על שזכה להיות עבד למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד (תהלים קיט קסב) שָשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרָתֵךְ כָּמוֹצֵא שָׁלֶל רָב. וכל העושה מצוה בשמחה יש לו שכר אלף ידות יותר ממי שהמצוה עליו למשא. כאברהם ודוד שכל היום כולו היו עוסקים בתורה ומפארים ומשבחים בשירות ותשבחות להקב"ה להרים קול בשמחה. ואז מצליח בכל דרכיו וטוב טעמיו ושולח הקב"ה רוח הקודש בקרבו ולבו שמח ומתמלא אהבת הקב"ה ונפשו קשורה בגילה, ומגלה להם רזים וחידושים של מעלה לפי שהיה ירא השם ב"ה. רש"י עה"פ וַיִּהִי בָּעֵת הַהָּוא וַיַּרֶד יְהוּדָה מֵאֵת אֶחָיו (לח א) למה נסמכה פרשה זו לכאן והפסיק בפרשתו של יוסף **ללמד שהורידוהו אחיו מגדולתו** כשראו בצרת אביהם אמרו אתה אמרת למכרו אלו אמרת להשיבו היינו שומעים לך.

A Yid has to

aím at

becoming a

total "thank

you" person,

until he goes

around with

the feeling

like he has it

all

### A *Melech* Must Be Total Thankfulness, Always Singing Out of Utter *Hakaras HaTov* to Hashem

It is interesting that the #1 *Melech*, which is *Dovid*, was: נְעִים זְמְרוֹת יִשְׂרָאֵל שׁ"ב כג א the sweet

singer of Israel, always singing beautifully. This means thankfulness. This is why only Yehuda (Mr. Thank you incarnate) can be Melech. A Melech must always sing out of utter Hakaras HaTov to Hashem. In last week's Parsha. Hashem told Yaakov that: ומלכים מחלציר יצאו לה יא kings will come forth from you. Why did Hashem suddenly tell him this? We can suggest that when Hashem saw Yaakov saying: וַשַּׁ לִי כֹל וישלח לג יא l have EVERYTHING, and: קטנתי

מְפֹל הַחְּסָדִים וּישׁלּח לב יא I am humbled from all of Hashem's *Chesed*, instead of complaining about his horrific pecklach (*Lavan* and *Eisav*, etc.). he saw that *Yaakov* was: רְאוּי לְמַלְכוּת *Malchus* material.

### Overcoming Horrific *Nisyonos* Makes a Person *Malchus* Material

Rashi mentions<sup>12</sup> that both Yaakov and Yosef had brothers who hated them and wanted to kill them. Similarly, *Dovid* was told by his

and bear infested area in order to kill him. This is all Hashgacha Pratis, since overcoming such Nisyonos makes a person: רְאוּי Malchus material.

The end of Parshas Vayishlach has the names of Eisav's kings who are called: אַלוּפִי אֱדוֹם Alufei Edom, and RSRH Zatzal explains Alufei Hat אַלוּפִי אֱדוֹם "Alufei" Edom are a type of Malchus. They are not giving people and caring people. Unlike a Melech Yisroel whom the

family to be a shepherd in a lion

Rambam calls<sup>14</sup>: לֵב הָעָם the heart of the entire nation. They have a heart and feelings. Like *Yehuda*, who saved *Yosef*. And he saved him by saying: אָחִינוּ בְשָׂרֵנוּ הוּא לֹז כֹז he is our brother and flesh, i.e., full of love and

12 רש"י עה"פ אֵלֶּה תֹּלְדוֹת יַעֲלָב יוֹסֵף (לז ב) ומ"א דורש תלה הכתוב תולדות יעקב ביוסף מפני כמה דברים, אחת שכל עצמו של יעקב לא עבד אצל לבן אלא ברחל, ושהיה זיו איקונין של יוסף דומה לו, **וכל מה שאירע ליעקב אירע ליוסף, זה נשטם וזה** נשטם, זה אחיו מבקש להרגו וזה אחיו מבקשים להרגו, וכן הרבה בב"ר.

-13 פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ וַיְקַנְאוּ בוֹ אֶחָיו (לז יא, ד"ה ואכן) בני דודיהם בשעיר-אדום, כבר היו משועבדים לאלופים ומלכים המשפילה את כבוד האדם, והופכת אותו ללבנה לבניין תאות הכבוד של יחיד. ובפרשת בשלח עה"פ אָז נִבְהֲלוּ אַלוּפֵי אֱדוֹם (טו טו) ראשי אדום נקראים "אלופים", ראשי אלפים. אדום היתה מדינת צבא, וושריה היו ראשי צרא

ובסוף פרשת חיי שרה עה"פ אֵלֶּה הֵם בְּנֵי יִשְׁמָעֵאל וְאֵלֶה שְׁמֹתֶם בְּחַצְרֵיהֶם וּבְטִירֹתָם שְׁנֵים עָשָׂר נְשִיאִם לְאֻמֹּתָם (כה טז) שליטי ישמעאל וישראל קרויים "נשיאים"; ושליטי אדום "אלופים". משמעות "נשיאים" בדרך כלל: "עננים", וכך ניתן לנו המושג הטהור ביותר של הנשיאות. כל מה שיש בענן, ניתן לו מהארץ; כל מה שהוא מקבל, הוא הופך לברכה ומחזיר אל הארץ. זו דמות המלך בישראל, שקהלת קורא לו "אַת אֲשֶׁר כְּכָר עָשוּהוּ" (קהלת ב יב) העם עשאו, שכן הוא יצא מתוך ריכוז כל הטוב והמעולה שבעם. אשרי ארץ שמלכה "נשיא", דומה לענן. דרושה אותה רוח "נשיא", בלעדיה אין שגשוג לכלל, בכוחה מכוונים כל כוחות האומה למטרה אחת, והמטרה איננה שלום הנשיא, אלא שלום האומה. כדרך הענן, שברכתו חוזרת אל הארץ, כן העוז והעצמה הניתנים לנשיא מידי העם, חוזרים לברכה אל חיק העם.

לעומת זאת "אלוף" הוא שליט, המוצץ את לשד עמו, כדי להגדיל את תפארתו, מנהיג שאינו מוסיף אומץ לעמו, אלא נוטל את גבורתו ומרפה את ידיו. ל"אלף" קרובים רעים בלשוננו: "עלף" = היות חלש, אין אונים; "עלב", בלשון חז"ל = בייש; אף "חלף" = בטל כולו באחד, עבר ובטל מן העולם. **נמצא פירוש "אלוף" = מנהיג שעמו נטול ערך ועצמאות**. לאלופים כאלה אין מקום בשראל; ונעים זמירות ישראל שר בגאוה (תהלים קמד יד) אַלוּפֵינוּ מְסֻבְּלִים.

14 רמב"ם הלכות מלכים (ג ו) וכן לא יהיה שטוף בנשים, אפילו לא היתה לו אלא אחת לא יהיה מצוי אצלה תמיד כשאר הטפשים, שנאמר (משלי לא ג) אַל תִּתֵּן לַנָּשִׁים חֵילֶךּ, על הסרת לבו הקפידה תורה שנאמר (שופטים יז יז) וְלֹא יָסוּר לְבָבוֹ, **שלבו הוא לב כל קהל ישראל** לפיכך דבקו הכתוב בתורה יתר משאר העם שנאמר (שופטים יז יט) כָּל יִמִּי חַיַּיוּו.

Ideally,

learning

Chovos

Halvavos.

and especially

Shaar

**HaB**ítachon

and Shaar

HaBechina,

will make you

a "full" person

if you spend a

full hour

thanking

daily

warmth. This is exactly *Malchus*, since the *Melech* is the: לֵב הָעָם **a heart**!

People who are "full" and content in their own lives can truly love others and care for them. Eisav had just said: יָשׁ לִי רָב וִישׁלח לג יי l have plenty, and Yaakov said: יָשׁ לִי כֹל וִישׁלח לג יא l have EVERYTHING. The true Melech is a: יָשׁ l have EVERYTHING person,

because a: יֵשׁ לִי רָב וישלח לג ט "I have plenty" is bound to complain for the areas that he feels he's missing in life. Yaakov had terrible pecklach; an Eisav and a Lavan, who are out to destroy him. וַעַבָּרָתוֹ שָׁמָרָה נֵצַח עמוס א א *Eisav's* hatred lasts forever! וַלַבָּן בָּקֵשׁ לַעֲקוֹר אֶת הַכּּל And *Lavan* tried to uproot us entirely. Yet, Yaakov is total (כֹל) happy. Why did Dovid HaMelech have so inhuman **Tzaros** manv and enemies from all sides? Because a true *Melech* sings despite all his pecklach. אָם מְשָׁפָּט אַשירה ברכות o ב whether You give me Chesed, I will sing, or retribution I will sing. רעי לא אָחְסָר תהלים כג א "l'm not missing anything I'm full!"

Similarly, we have *Ahron*, the *Cohen Gadol*, who was happy with his brother's outdoing him (*Chazal*<sup>15</sup>) since he was "full", which is symbolized by: אַבְנֵי מְלּוּאִים *Avnei Milu'im* 

(**full** stones) and: שָׁבְעַת יְמֵי הַ**מִּלּוּאִים** the seven days of *Milu'im*.

### **Chanukah** Is Time to Go All Out to Stop Kvetching and To Thank to The Extreme

The *Chazan* who is the "leader" says "*Modim*", which is total "thank you", and the congregation says *Modim D'rabanan* which is ½ asking and ½ thanking. It is almost

Chanukah, and it is time to go all out to stop kvetching and to thank to the extreme.

#### **STORY**

A woman used to daven that her husband should be *Matzliach* in his learning. For a year and ½ he was learning okay. One week, she decided to stop davening and instead she would only thank Hashem that she has a husband a *Ben Torah*. That week, her husband suddenly started having unusual success and *Geshmak* in learning! He had no idea what his wife was doing!

In *Hilchos Brachos*, the *Rambam* says<sup>16</sup> that a person should ask from Hashem and thank Hashem.

But only by thanking and praising Hashem the *Rambam* says: פָל הַמַּרְבָּה הַרֵי זֶה מְשׁוּבָּח the more the better (similar to *Haggadah Shel Pesach* where it says: כָּל הַמַּרְבָּה לְסַפֵּר בְּיְצִיאַת

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> שיר השירים רבה (א נב) נָאוּ לְחָיֵּךְ בַּתֹּרִים וכו' ד"א בַּתֹּרִים בשני תארים, בשני אחים, זה משה ואהרן שתוארן טובה זה על זה, זה שמח בגדולתו של זה וזה שמח בגדולתו של זה. אמר ר' פנחס כתיב (שמות ד טז) וְדַבֶּר הוּא לְךְ אֶל הָעֶם וְהָיָה לְּךְ לְפָה, לתורגמן, וְאָתָּה תִּהְיֶה לוֹ לֵאלֹהִים, וכי עבודה זרה נעשה משה לאהרן, דאת אמרת וְאָתָּה תִּהְיֶה לוֹ לֵאלֹהִים? הוּא יִבְּי לְפָבֶּר מְשׁהוֹת ד כט-ל) וַיַּלֶּךְ אלא כך אמר הקב"ה למשה: משה, כשם שמוראי עליך, כך יהיה מוראך על אחיך. והוא לא עשה כן, אלא (שמות ד כט-ל) וַיַּלֶּךְ מַשֶּׁה וְאַהֶּרֹן וַיַּאַסְפוּ אֶת כָּל זִקְנֵי בְּנֵי יִשְּרָאֵל וַיְדַבֵּר אַהֲרֹן אֵת כָּל הַדְּבָרִים, הקיש כתפו לכתפו, שעדיין היה שמח זה בגדולתו של משה וזה בגדולתו של זה. ומניין שהיה אהרן שמח בגדולת משה? שנאמר (שמות ד יד) וְגַם הִנָּה הוּא יֹצֵא לְקְרָאתֶךְ וְרָאֲךְ וְשְׁמַח בְּבְּלִבוֹ, תני רבי שמעון בן יוחאי, לב ששמח בגדולת משה אחיו ילבש אורים ותומים, הה"ד (תצוה כח ל) וְנָתַתָּ אֶל חשֶׁן הַמִּשְׁפָּט בְּלְבוֹ. תני רבי שמעון בן יוחאי, לב ששמח בגדולת משה אחיו ילבש אורים ותומים, הה"ד (תצוה כח ל) וְנָתַלָּ אֶל חַשֶּן הַמּשְׁכָּ בְּלָבוֹ. תָנִי רבִי אָחָא, וכי שני זקנים היו לאהרן, דכתיב עַל הַזָּקֵן זְקַן אַהֲרֹן, אמר רבי אחא, וכי שני זקנים היו לאהרן, דכתיב עַל הַזָּקֵן זְקַן אַהֲרֹן? אלא כין שהיה משח מליו כאילו יורד על זקנו של משה והיה שמח, לכך נאמר עַל הַזָּקן אָהַרֹן.

Get involved in

thanking all day

and you'll

eventually

develop a: מֶלֵא

"full" mode, and

only more &

more good will

come your way

תמצרים הבי זה משובּח). This Chanukah, it would

be a great idea to **only** thank! Like *Yaakov* said: יָשׁ לִי כֹל וישלח לג יא l have EVERYTHING, and watch all the *Yeshuos* from all areas! A *Melech* is always richer than everyone else, and a *Cohen Gadol* has to also be the richest *Cohen.* (*Gemara*<sup>17</sup>). Being rich is a symbol of: אֵיזֶהוּ עָשִׁיר הַשְּׁמֵחַ בְּחֶלְקוֹ one who is truly rich, i.e., someone who is content with what he has. And the *Velt* says: "A thankful heart

 and the holy Alshich says 19 that Bikkurim is

done with lots of fanfare, because thankfulness is the main *Yesod* of *Yiddishkeit*. Those who brought their *Bikkurim* in gold and silver baskets, would be given back their gold and silver baskets to take home. But those who brought them in cheap baskets, the basket would be kept by the *Cohanim*. (*Mishna*<sup>20</sup>). *Chazal* say<sup>21</sup> that this is to show that **if a person acts rich**, **then he continues being rich**, and

kvetchers are given more to kvetch about, *Chas V'shalom*.

8

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> הוריות (ח ב) דתניא, היה רבי ירמיה אומר, נאמר לא תגיע ידו ונאמר לא תשיג ידו, מי שבא לידי עניות ועשירות, **יצא נשיא** ומשיח שאין באין לידי עניות, נשיא, דכתיב ועשה אחת מכל מצות ה' אלקיו, מי שאין על גביו אלא ה' אלקיו, משיח, דכתיב והכהן הגדול מאחיו, שהוא גדול מאחיו בנוי בכח בחכמה ובעושר, אחרים אומרים, מנין שאם אין לו גדלהו משל אחיו, ת"ל והכהן הגדול מאחיו אשר יוצק על ראשו, גדלהו מאחיו.

ושם (י א) איזהו נשיא, זה **מלך**, שנאמר מכל מצות ה' אלקיו, **שאין על גביו אלא ה' אלקיו**. ושם (יא א) תנו רבנן, נשיא, יכול נשיא שבט כנחשון בן עמינדב, ת"ל מכל מצות ה' אלקיו, ולהלן הוא אומר למען ילמד ליראה את ה' אלקיו, מה להלן שאין על גביו אלא ה' אלקיו, אף **נשיא שאין על גביו אלא ה' אלקיו**.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> משנה ביכורים (א וֹ) מֵעֲצֶרֶת וְעַדׁ הֶחָג, מֵבִיא וְקוֹרֵא. מִ<mark>ן הֶחָג וְעַד חֲנֻכָּה</mark>, מֵבִיא וְאֵינוֹ קוֹרֵא. רַבִּּי יְהוּדָה בֶּן בְּתֵרָא אוֹמֵר, מֵבִיא וקוֹרא.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך (תחלת פרשת כי תבוא) הנה בעיני כל רואי את כל החרדה ההיא אשר חרד הוא יתברך על מצות בכורים הזאת, שיחרד איש מביתו ומעירו וילך רגלי באשכול ענבים אחד ומן התאנים ומן הרמונים מעט מזער לא כביר, וההיקש ביתר שבח מינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל, וישם בטנא ועל כתף ישאנו אם דל ואם עשיר, ואפילו אגריפס המלך, ויתקבצו יחד כל בני עיר ועיר בחליל מכה, ומיני זמרה בשירי זמרה, ובכל עיר יבאו בה יצאו לקראתם זקניה ושופטיה ורבים שריה, לפי כבוד הנכנסים בהלל והודות לה'. וכה משפטם עד שערי ירושלים, בשור וקרניו מצופות זהב ועטרות זית, ובהגיעם בשערי ירושלים ירומו קול אומרים שמחתי באומרים לי כו' עומדות היו רגלנו כו' ככל הכתוב במשנה (בכורים פרק ג). ומה קול החרדה הזאת על פחות משוה חצי דינר? אמנם בשום לב אל מה שהגדילו רבותינו ז"ל בבראשית רבה (א ו) התמיהא הזאת, נבא עד תכונתה, באומרם בראשית ברא כו' בשביל מצות בכורים שנאמר בה "ראשית בכורי אדמתך" ברא אלקים את השמים כו', כי הלא יפלא מה גדלה המצוה הזאת שעליה לבדה נברא העולם? ....והן זאת כוונתו יתברך במצוה הזאת, כי הלא כי יראה האדם עצמו בארץ זבת חלב ודבש, שמן ודשן תחת גפנו ותחת תאנתו ואין מחריד, בתים מלאים כל טוב אשר לא מילא, כרמים וזיתים אשר לא נטע חטה ושעורה לרוב מאד, הלא ידיחנו יצרו בשרירות לבו לאמר כחי ועוצם ידי עשה לי את החיל הזה, על כן צוה לנו אלקי עולם ה' לבלתי נֱאֲבֵד חלילה פן נשמן ונבעט, כי שנה בשנה נקח מראשית כל פרי האדמה ונשים בטנא והלוך נלך עד המקום אשר בחר ה' ולהניחו לפניו יתברך וכו', כאומרים לפניו יתברך לא לנו ה' לא לנו כי הכל שלך, ולהורות כי ממנו יתברך הכל. ועל כן צוה יתברך עשות את כל הכבוד האמור במשנה, למען יורו כי אינם כפויי טובה רק מכירים כי הכל שלו יתברך, ומביאים ראשית כל פרי דרך כבוד, כי זה כל מה שיבקש הוא יתברך על כל מה שברא. כי הלא כל העולם אשר ברא בעבור האדם לא היה כי אם למען יחזיק לו טובה ויהללנו ולא יהיה כפוי טובה, ובזה תלוי קיום כל התורה. <sup>20</sup> משנה ביכורים (ג ח) הָעַשִּׁירִים מִבִיאִים בָּכּוּרֵיהֵם בִּקּלְתוֹת שֵׁל כֶּסֶף וְשֵׁל זָהָב, וְהַעַנִיִּים מִבִיאִין אוֹתָם בְּסַלֵּי נָצָרִים שֵׁל עַרָבָה קָלוּפָה, וְהַסַּלִּים וְהַבָּכּוּרִים נָתָּנִין לַכּהַנִים (פירוש, אסלי נצרים של ערבה קלופה דוקא קאי כדמוכח בשלהי החובל דדייק מהכא דבתר עניא אזלא עניותא, דעניים סליהם לכהנים אבל עשירים שהיו מביאין בקלתות של כסף ושל זהב כשהולכין נושאין אותן עמהן. ר"ש)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ב"ק צב א, אמר ליה רבא לרבה בר מרי, מנא הא מילתא דאמרי אינשי בתר עניא אזלא עניותא, אמר ליה, דתנן, עשירים מביאין בכורים בקלתות של זהב ושל כסף, ועניים בסלי נצרים של ערבה קלופה, הסלים והבכורים נותנים לכהנים (והעשירים לא היו נותנין קלתותיהן לכהן. רש"י).

The stories in

Tanach are

loaded with

the best

people coming

out of Davka

the worst

situations

### חֲנוּכָּה

# The True Greatness of The Adam - To Show Simcha and Sing to Hashem Despite Difficulties

The septential waiting for Moshiach, and when we light the Menorah, we ask for Moshiach. Remember that Dovid needed to have so much Tzaros to prove how he can rise above and still be thankful and sing to Hashem. In our lives tooall our difficulties should be viewed as an opportunity to show our Simcha despite! This is the true greatness of the Adam! (Tzlach<sup>23</sup>).

This is why Hashem caused a Ness to happen with oil, to teach us the importance of oil, which symbolizes *Malchus* and being on

"top" of all other liquids. The name *Melech* "*HaMoshiach*" means: מָשׁוּחַ shmeared with oil. You should be on top of foolish kvetching and always say: יָשׁ לִי כֹל וישׁלח לג יא

I have EVERYTHING even during the worst times, like oil which can begin on the bottom of a liquid, but will rise to the top.

וֵיֵרֶד יְהוּדָה מֵאֵת אֶחָיו לח א A Jewish *Melech* Is Full of Warmth and Love and Feelings for Others

The *Abarbanel* says<sup>24</sup> that *Yehuda* left his brothers because they were so cruel to *Yosef*. Notice how he

saved *Yosef* by saying: אָחִינוּ בְשֶׂרֵנוּ הוּא לז מּז he is our brother and flesh. Look at the warmth and love which fits a *Melech* like *Yehuda*. Since a *Melech* is: לֵב הָעָם the heart of the

<sup>22</sup> תפלה קודם הדלקת הנרות מהגה"ק ר' צבי אלימלך מדינוב זצוק"ל בעל בני יששכר (נדפס לראשונה בריש ספרו ברכה משולשת על המשניות, ונדפס בהרבה סידורים) ובזכות המצוה הזאת תזכנו לנצח את אויבינו, ולנצח על מלאכת בית ה', וגלה כבוד מלכותך עלינו מהרה וכו', מלוך על כל העולם כולו בכבודך, והנשא על כל הארץ ביקרך, והופע בהדר גאון עוזך על כל יושבי תבל ארצך, וידע כל פעול כי אתה פעלתו, ויבין כל יצור כי אתה יצרתו, ויאמר כל אשר נשמה באפו ה' אלקי ישראל מלך ומלכותו בכל משלה, אמן נצח סלה ועד.

23 דרושי הצל"ח (אהבת ציון, דרוש ח) היוצא מזה שמה שהקב"ה מייסר האדם הוא מדת רחמים, ולכך בֵּאלֹקִים אֲהַלֵּל דְּבָר, שמברכין על הרעה כשם שמברכין על הטובה, **והקב"ה מייסר הצדיקים בעוה"ז והם מוסיפין אהבה**, וכמ"ש (תהלים קא א) חֵסֶד וּמִשְׁפֶּט אַשִּירָה וכו'.

ובצל"ח פסחים (נ א) העולם הזה על בשורות טובות וכו' לעולם הבא כולו הטוב והמטיב. הקשה הרי"ף בעין יעקב הלא גם בעוה"ב הרשעים מצדיקים עליהם הדין, וכמו שאמרו רז"ל בפרק עושין פסין (עירובין יט א) עוֹבְרֵי בְּעֵמֶק הַבְּכָא וכו' שמצדיקין עליהן הדין ואומרים יפה דנת, יפה זכית יפה חייבת, יפה תקנת גיהנם לרשעים גן עדן לצדיקים וכו', וא"כ גם זה כמו ברכת דיין האמת. ולענ"ד נראה לתרץ עפ"י מה ששמעתי בילדותי מהמנוח הרב החסיד המוכיח הגדול המפורסם מוהר"ר אפרים רישר זצלה"ה מגיד דק"ק בראד, פירוש המאמר הזה, שדקדק במה שאמר "לא כעולם הזה העולם הבא", הרי בעסק הברכה אין הפרש, שעל הטובות גם בעוה"ז מברך הטוב, אלא שבעולם הזה יש גם רעות, ולעולם הבא לא יהיה רע כלל, וא"כ אין בעסק הברכה הפרש, והיה לו לומר לא העולם הזה עולם הבא, העולם הבא אין בו רק טובות.

ואמר הוא המנוח ז"ל דכתיב (ישעיה יב א) אוֹדְךְּ כִּי אָנַפְּתָּ בִּי, לפי שמעליון לא תצא הרעות, ואין דבר רע בא מהקב"ה והכל הוא לטובה, ואפילו הפרעניות שבא על האדם אינו רעה, אבל טובה לזכך אותו ולהכניע יצה"ר ולטהר הנשמה שיזכה לעולם שכולו טוב, אלא שהאדם בעולם הזה אינו מבין הדבר לאשורו, ונדמה בעיניו כאילו הוא רעה, כמו החולה שעושין לו תחבושת שכולו טוב, אלא שהאדם בעולם הזה אינו מבין הדבר לאשורו, ונדמה בעיניו כאילו הוא יסורי הרשעים הם תחבושת. אמנם ויש לו יסורים, והחולה השוטה צועק להסיר התחבושת, אבל החכם סובל בשמחה, וכן הוא יסורי הרשעים הם תחבושת. אמנם אחר מותו שרואה ומבין הטוב האמיתי, וכמו כן לעתיד לבוא כשנזכה לזה במהרה, נאמר אודך ביום ההוא כי אנפת בי, שנותן הודאה לשעבר על שנתאנף בו הקב"ה לפי שעה להטיבו באחריתו. וזהו כוונת המאמר כאן, בעולם הזה אומר על בשורות רעות דיין האמת, שסובר שזהו מצד מדת הדין, ולעולם הבא כולו הטוב והמטיב, פירוש, שיראה למפרע שכולו היה מדת טובה. והיה לו לברך על הכל הטוב והמטיב. אלו דברי הרב מוהר"ר אפרים זצ"ל. ומעתה, גם בעושין פסין פירושו: רבש"ע, יפה זכית יפה חייבת, ויפה היינו לטובה, ויפה לו לרשע החיוב שסבל, וכמו כן הגיהנם הוא רק כור ללבן בו מכל סיג ופסולת, והכל לטובה. ביה חייבת ויפה השלם דון יצחק אברבנאל זצ"ל עה"פ וַיְהִי בָּעֵת הַהָּוֹא וַיֵּרְד יְהוּדָה מֵאֵת אָחִיו בעבור מה שראה מאכזריותם על יוסף להרגו, עד שעם כמה מחוזק ההשתדלות הצילו מידם במכירתו למצרים.

entire nation (*Rambam*<sup>25</sup>) he has a heart and feelings more than others. He is the extreme opposite of an *Eisav-Melech* who is called: אַלוּף "*Aluf*" since he is "aloof" and not caring for others. (RSRH<sup>26</sup>).

This is because the name Yehuda (Hoda'ah) means total thankfulness (and: יֵשׁ לִי כֹל וישלח לג יא l have EVERYTHING) like Dovid who's always singing. This is why the Orchos Chaim of the *Rosh* says<sup>27</sup> that the main difference between Yidden and Govim is Bitachon. The Baal Bitachon sees good even in bad times, since: כַּל מַאי דְעָבֵיד רַחִמָּנָא לְטַב Whatever עביד Hashem does, surely best. A gentile can't stand any Din, and he gets angry.

A person who is always happy and thankful, has room for others and he has a heart. His Simchas HaChaim spills over, and he is goodness itself. I heard this expression used on old Novardokers who were described as "Gutskeit Alien" (goodness itself). I heard this from a person who came to Novardok, and his uncle, who was a Novardoker, cared

about every move he made. \*\*

He took care of him like a father and a brother. How he slept and ate and learned. Who his friends were, etc. I remember his mentioning that his uncle told him that he

should discard the fancy clothes that he wore, since "No *Torah* will come out of such a lifestyle". (Of course, every person is different.)

#### **STORY**

I heard a story about R' Baruch Mordechai Ezrachi Zatzal. He spoke in front of 1000 Bachurim, and kept repeating again and "I am the again: Rash'kebe'hag!" They didn't understand what he wanted, until want he said: " everyone to say about himself: "I am a

Rash'kebe'hag!" This Tzadik had the Slabodka Derech perhaps more than anyone else.

He was a big: נְסְתָּר (hidden *Tzadik*) and the greatest *Talmidei Chevron* had tremendous respect for him. He was rare indeed in that he lived a true *Derech*, which is priceless and he was: אָמֶת שֶׁבְּאֶמֶת truth of truth. Most people, even *Bnei Aliya*, may *Shteig* plenty, but they



<sup>25</sup> רמב"ם הלכות מלכים (ג ו) וכן לא יהיה שטוף בנשים, אפילו לא היתה לו אלא אחת לא יהיה מצוי אצלה תמיד כשאר הטפשים, שנאמר (משלי לא ג) אַל תִּתֵּן לַנָּשִׁים חֵילֶךְ, על הסרת לבו הקפידה תורה שנאמר (שופטים יז יז) וְלֹא יָסוּר לְכָבוֹ, **שלבו הוא לב כל קהל ישראל** לפיכך דבקו הכתוב בתורה יתר משאר העם שנאמר (שופטים יז יט) כֶּל יָמֵי חַיָּיו.

<sup>.(</sup>הובא לעיל הערה 12). פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש  $^{26}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ארחות חיים להרא"ש (יום ראשון, אות כו) **לבטוח בה' בכל לבבך** ולהאמין בהשגחתו הפרטית. ובזה תקיים בלבבך היחוד השלם בהאמין בו כי עיניו משוטטות בכל הארץ ועיניו על כל דרכי איש ובוחן לב וחוקר כליות, כי מי שאינו מאמין אשר הוצאתיך מארץ מצרים, אף באנכי ה' אלקיך אינו מאמין, ואין זה יחוד השלם כי זה היה (נ"א הוא) סגולת ישראל על כל העמים וזה יסוד כל התורה כולה.

are never *Zoche* to bring out all their dormant *Kochos* because they had no *Rebbe* who can guide them.

Of course, in our *Dor*, we have no right to criticize **anyone.** But a: יְקַר הַמְצִיאוּת (rare phenomenon) like this person is still worth studying. His unusual *Ahavas HaTorah*, his sense of humor, his *Shimush Talmidei Chachomim* (their style of learning, plus their actions), his unusual *Simcha*, his *Chi'yus* (life) and: מֶרֶץ drive, his *Mesirus Nefesh* for *Zikkui HaRabbim* (including making trips all over the world), his *Middos* and *Ahavas Yisroel*, his not looking for *Kavod*, etc.

\*\*\*\*
P.S. I noticed plenty of *Novardoker Yesodos* 

in him. He once told me that the only thing

that counts is closeness to Hashem. I once saw him at an Asifa (gathering) לְכְבוֹדוֹ (in his honor) and almost nobody came. Yet, he laughed it all off. אַשְׁרֵי חֶלְקוּ Lucky is his lot. זְכוּתוֹ יָגֵן עָלֵינוּ, אָמֵן May his merit protect over us, Amen. Whatever he did, was what he saw Gedolei Yisroel of the previous Dor, do. He had a set Derech, and not a Bilbul (mish mosh) of chapping all kinds of: דְרָכִים ways of serving Hashem (which can sometimes work).

Are You Impressed with Big Crowds?

You may be jealous of a larger family, or a larger *Yeshiva* than your own. Or when you are a *Rav* of 10-20 people, and your friend has 100. I have met people who couldn't care less about quantity. If you are always in awe of quantity and it makes you feel small, look at the hundreds of millions of Arabs, or billions of Chinese *Ovdei Avoda Zara*. You don't respect tiny amounts?

\*\*
Look at *Shimshon HaGibbor*, just one man who saved *Klal Yisroel* from thousands of

Pelishtim. Even after he was Niftar, the Pelishtim avoided harming Klal Yisroel for 20 years. Shimshon is a lesson of how we should respect every Yachid (individual), especially ourselves!

# NOVARDOK

There was a *Novardoker* who ended up in Kletzk. R' Ahron Kotler *Zatzal* wanted very much that his son R' Shneur *Zatzal* should learn with him as a chavrusa, since he was the biggest *Masmid* in the *Yeshiva*. He lived in the USA, and he retired from work at 65. He learned for the next 30 years *B'hasmada* 

Rabba until he was Niftar at 93. He lost 3 of his children in his lifetime, and they say that he moved on in life with perfect calm as if nothing happened.

I heard the same type of story about many *Novardokers*, who moved on as smooth as ever despite losing beloved spouses and dear children, etc. People are calling me with problems, about how to deal with the war in *Eretz Yisroel*. It causes plenty of worry and stress, especially for those who find out

about the gruesome facts and all the cruelty of Hamas, *Rachana Litzlan*. I don't advise getting involved in finding out all the morbid details, unless there is a *Tachlis* of davening harder for them.

In the name of a *Chashuva Rov* – finding out and viewing some atrocities is *Assur Le'Halacha* (absolutely forbidden) and if a person causes himself unnecessary traumas, he can be considered a: מְאַבֵּד עַצְמוֹ לְדַעַת person who intentionally takes his own life, *Chas V'shalom*. R' Gershon Liebman *Zatzal*  Bitachon Weekly erשת וישב תשפ"ה

saw much worse atrocities during the 5 years he was under the Nazis. He was constantly giving away his own meager food supply in order to save others. Yet, his *Simcha* level

was incredible! After years in Novardok, he knew how to balance his Middos properly. All those who have a hard time dealing with the casualties in Eretz Yisroel, should think of R' Gershon Zatzal who had much more Ahavas Yisroel than all of us. (He was constantly risking his life to save others during the Holocaust). Yet, his Simcha level was even higher than usual! (told by R' Gurwitz Zatzal).

There is a *Novardok* story which I heard first hand from R' Yitzchok Orlansky *Zatzal*, who was present when he saw how the *Novardokers* reacted to a horrific pogrom that took place with their own *Talmidim*. I was

advised not to publicize it, since our *Olam* won't understand it. In a nutshell: Although they had much more *Ahavas Yisroel*, yet, their entire lives were not based on their situation, i.e., if it was a success or failure. Their entire focus in life was on how to respond to *Nisyonos*, like RSRH *Zatzal* mentions<sup>28</sup> about the *Avos*.

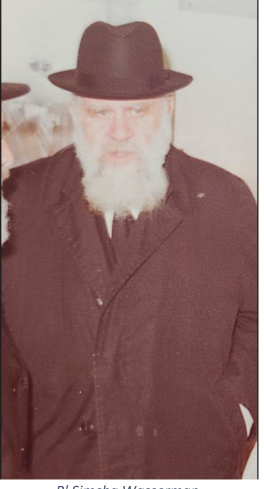
By most people, all they talk about and worry about is how is the nachas, the *Parnasa*, and the relationship situation. In *Novardok*, all they asked you about was how are you

reacting to your *Nisyonos*, which is the main purpose of a person's existence.

Making *Tikun HaMiddos* your main focus will make you much happier.

I know a person who felt that he needed to improve his muscles. He used to do difficult exercises, and the only way he was able to continue was by constantly looking at the books that show you how great you'll look and feel if you keep up the exercises.

L'havdil, those who keep learning Madregas HaAdam, which inspires you to go against your nature, and proves to you that only this will make you happy, actually enjoy working on Middos.



R' Simcha Wasserman

רַבִּי אֶלְעָזָר שִּׁמְחָה בֶּן רַבִּי אֶלְחָנָן בּוּנֶם וַוּסֶרְמַן זַצַ"ל ב' חשון תשנ"ג

#### R' Simcha Wasserman Zatzal

R' Simcha Wasserman Zatzal had a Chinuch from Novardok. He was Mamash a Gadol B'torah who knew everything, and the more Chashuva BMG Talmidim were in awe of his Gadlus in Torah. He went from city to city to

12

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת חיי עה"פ וַה' בֵּרַךְ אֶת אַבְרָהָם בַּכֹּל (כד א) הרי אושרו של אברהם מתבטא בכך, שהוא נתברך בַּכֹּל. יש הרואה ברכה בכל אשר יעשה, נכסיו מצליחים בידיו, אך הוא עצמו נשאר אומלל בתוך כל אותה ברכה; כל קנינו פורח ומשגשג, אך בלבו אין "שמחה", אין "צמיחה" ופריחה רוחנית. אולם אברהם חש עצמו מבורך, ופרח בכל ברכותיו. הדרגה העליונה, היכולה עם זה להיות נחלת כל אדם בכל מצב שהוא, הרי זו מעלת יעקב: "יֶשׁ לִי כֹל", הוא לעולם לא יחסר דבר, שכן לא ישאף לקחת, אלא לתת ולפעול, וגם בשפל המדרגה, כיעקב, ימצא סיפוק עליון לנפשו.

start *Mosdos*, and he spoke perfect English.

The most modern professional Americans felt comfortable with him. He was a *Tzaddik* and *Anav*.

He was full of Menucha and Simcha, Moser and was Nefesh for Zikkui HaRabbim. He gave the most brilliant Shmuessin, in his warm, soft voice. I once discussed Ka'as (anger) with him, and he humbly said that he wishes he could do better in that area. I wanted to make a telephone call, and I needed change. He ran to get me all the change I needed, despite him being a: זקן older person and I was a young Yungerman.

He liked R' Avigdor Miller *Zatzal*, since he understood the

new generation, and he didn't live in an "ivory tower" like others who didn't do much for the Klal since they didn't relate to the new Dor. Novardok was very sensitive to understanding the new generation and giving them what worked for their level. He was a Tzadik Yesod Olam, with every good Midda you can imagine. Yet, he came across almost like as if he had been born in the USA, since he lowered himself to help many American Baalei Teshuva. He did wonders in Kiruv. May his merit protect over

us, Amen.



R' Moshe Chodosh

"What's the difference? He was a major Adam Gadol, and that's all that counts".

He built many Yeshivos called Ohr Elchonon, in memory of his father, R' Elchonon Wasserman Zatzal, together with R' Moshe Chodosh Zatzal, who was also a brilliant Talmid Chochom and Baal Mussar from Chevron (son of R' Meir Chodosh Zatzal). Here we had Novardok and Slabodka working together; both were heavily involved in Zikkui HaRabbim. R' Moshe put out a Sefer with beautiful the Shmuessin of R' Yisroel Yaakov Lubchansky the Zatzal, illustrious son-in-law of the Alter of Novardok. I asked him: "What is a Slabodka

Talmid getting involved in Gedolei Novardok?" He told me:



Sefer of R' Yisroel Yaakov Lubchansky of Novardok - printed by Talmidei Slabodka



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

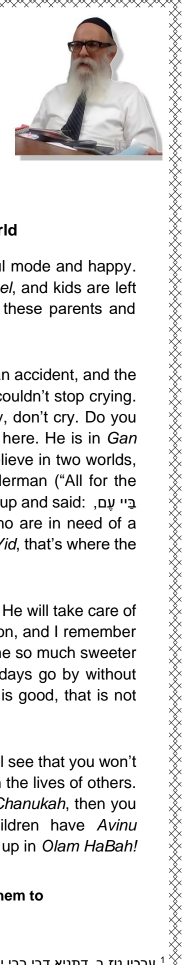
### When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim Parshas Vayishlach 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 336761   | 5:46     | English  |
| 337062   | 46:37    | English  |
| 337278   | 3:55     | English  |
| 337280   | 6:21     | English  |
| 337279   | 9:27     | English  |
| 337983   | 42:52    | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### To Be Happy Despite Yissurim Happening in This World

**Question:** I know that its *Chanukah*, and I'm supposed to be in a thankful mode and happy. But when I hear the different tragedies going on, especially in *Eretz Yisroel*, and kids are left without parents, then how can I be happy? I'm filled with sadness over these parents and people killed, and the children left *Yesomim*.

Answer: There is a book that tells a story about a child who was killed in an accident, and the father was *Niftar* young. The mother was understandably distraught, and couldn't stop crying. One day, the child came to his mother in a dream, and told her: "Mommy, don't cry. Do you know, that up here, everything is crystal clear. Tatty is saying shiurim up here. He is in *Gan Eden*, and it's clear here that he was supposed to be *Niftar* now". If we believe in two worlds, then we don't have the same pain. I remember when R' Yakov Yosef Herman ("All for the Boss") was *Niftar*, and R' Chatzkel Sarna was *Maspid* him. R' Chatzkel got up and said: בִּיי עֶם, Eיי עֶם, Ariç הָאבְּן דִי גְאוּלָה!

Let the Hamas Arabs, that's where their trouble begins. But by a *Yid*, that's where the fun begins!

And as far as the little kids left without a father, Hashem is their father, and He will take care of them. You know, I had a child in my class that went through such a situation, and I remember that although before this situation he was a good kid, afterwards he became so much sweeter and was full of humility. *Yissurim* brings humility. *Chazal* say¹ that if 40 days go by without hardship, then you lose your *Olam HaBah*, *Chas V'shalom*. If everything is good, that is not good.

And if you work on *Emuna* and *Bitachon*, and spend time on it, then you will see that you won't be going through *Gehinom* for all the issues going on, in your own life or in the lives of others. Of course, you can feel bad for them. But if you cannot have *Simcha* on *Chanukah*, then you have to work the other way, i.e., on feeling secure that these children have *Avinu She'baShamayim* to take care of them, and that the ones killed are living it up in *Olam HaBah!* 

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

ערכין טז ב, דתניא דבי רבי ישמעאל, כל שעברו עליו ארבעים יום בלא יסורין **קיבל עולמו**.