Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



וישלח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת וישלח תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- THE PROBLEM OF EISAV: LACK OF DEPTH AND UNDERSTANDING
- THE HUMAN BEING WAS CREATED TO SEE IF HE REACTS TO OTHER PEOPLE'S IDIOSYNCRASIES WITH ANGER OR COMPASSION
- THE TRULY RICH PERSON IS SOMEONE WHO THINKS AND UNDERSTANDS
- EVEN IF THINGS SEEM HOPELESS, IT IS A SIN TO LOSE HOPE
- SPEND TIME TO ALWAYS TALK ABOUT THE MIRACLES IN OUR LIVES
- DON'T GET DISCOURAGED FROM YERIDOS - A TZADIK FALLS PLENTY TIMES
- YOUR MAIN EXISTENCE IS TO SEE IF YOU CAN OVERCOME A WEAKNESS
- FOOL THE YETZER HARA AND DO A GOOD JOB ON HIM!
- SELF-RESPECT STOPS A PERSON FROM SIN
- HOW IMPORTANT IT IS TO BE M'CHABED OURSELVES AND OTHERS
- A BAAL BITACHON IS REWARDED THAT HASHEM CAUSES HIS ENEMIES TO FEAR HIM
- THERE IS A TIME AND PLACE FOR: AMITZUS (COURAGE), WHICH NOVARDOK WAS FAMOUS FOR
- BEWARE OF IMAGINARY "LAVAN'S" AND INTERNAL VOICES WHO KEEP REMINDING US OF OUR SHORTCOMINGS AND SINS
- YOUR YETZER HARA MAKE YOU ACCUSE YOURSELF FOR ALL KINDS OF EVIL, WHEN IN TRUTH YOU TRY SO HARD TO DO THE RIGHT THING
- STORIES OF NOVARDOK

erשת וישלח תשפ"ה

### פרשת וישלח

#### שְׂדֵה אֱדוֹם לבּ ד The Problem of *Eisav*: Lack of Depth and Understanding

The name *Edom* (red) is very appropriate for *Eisav HaRasha*. *Edom* is nothing more than a color, without a hint of the true nature of what he's eating (lentils). This is *Eisav's* life; full of superficiality. Just like a "color" is the

basic of basic of what's in front of you without any understanding of what's really going on. This is exactly *Eisav's* entire existence; just *Olam HaZeh* without any realization of the up-and-coming true world.

This is the *Tzara* of all mankind: No depth and understanding of the people you have to deal with, or the true nature of your many issues. People hate each other and start wars, all because they don't have any depth. All the *Machlokes* and *Sin'as Chinam*. You may be annoyed by the person in front of you, but you have no idea about his background, which causes everything about him.

The Human Being Was Created to See If
He Reacts to Other People's
Idiosyncrasies with Anger or
Compassion

People from different cultures have totally different mentalities, and the human being was created to see if he reacts to other people's idiosyncrasies with anger or compassion. To feel another person's pain, and his limitations that you may have no *Shaychus* with. That's why you attack him, since outwardly he doesn't act the way **you** are used to.

אַגְרָא דָּשְׁמְעְתָּא סְבָרָא בּרְכוּת ו ב The main reward for learning is the understanding. How *Geshmak* it is when you understand the root and the reason. How much *Simcha* you get when you clarify your problems. The *Sechel* sheds light, and everything makes sense. Why is this person always depressed? Or anxious or lazy or not so frum? Or impatient?

Find out his background, and you'll understand it all. You'll learn to be Dan L'kaf Zechus, and: מְמֵילָא as a result they'll be Dan you L'kaf Zechus in Shamayim. (For example, maybe this nasty person doesn't sleep well at night?)

The Hungarians, the Polish, Russians, Sephardim, Litvaks, Germans, Chasidim, Belz, Satmar, Ger, Viznitz; every type is a world in its own, and needs to be understood and appreciated, and deserves to be judged *L'kaf Zechus*. Those who aren't *M'ayen* (think) and have an "Edom" mentality are full of anger and/or jealousy, hatred, or excess

admiration, etc.

### The Truly Rich Person Is Someone Who Thinks and Understands

עַמִּי לֹא הַתְבּוֹנְן ישּעיה א ג My people did not try to understand. A person must also understand himself, and where he's coming from. What is realistic to expect from yourself, and what is a Ma'aseh Satan, i.e., to imitate Madregos that you were not created to attain. In the Bais Hamikdash there was a Mizbeach HaPenimi (The "inner" Mizbeach, i.e., inside the Heichal) this was also called Mizbeach HaKetores, and Ketores is: מְעִשׁרַת (makes

Working on your Ka'as or Sin'ah problem, is much more important than who's right and who's wrong

The Tamim

knows that

Hashem

can

literally do

anything,

and his

mind is full

of positive

memories of

Hashem's

past

Chasadim

and

**Veshuos** 

you rich). (*Chazal*¹). We can say (at least: בְּדֶרֶךְ רֶמֶז as a *Remez*) that when you see the *Penimiyus* (inside) of a situation, you become "rich". Otherwise, you are an: עָנִי בְּדַעַת "poor"

in understanding.

Ketores smells delicious. Probing and being M'ayen (thinking) and understanding is the Simcha of mankind.

#### הַצִּילֵנִי נָא לב יב

## Even If Things Seem Hopeless, It Is a Sin to Lose Hope

The Ralbag says² that the situation with Yaakov was just about lost, and Yaakov wasn't Mya'esh. The Me'am Lo'ez says³ that from here we learn that if you visit a sick person who appears to be more dead than alive, Rachana Litzlan, you must still daven, and it's a sin not to! אָפִילוּ אַדָם, אַל מָּוָבְחָ חָבָּר חַדָּה מוּנַחַת עַל צַוְארוֹ שֶׁל אָדָם, אַל יְתָיִיאֵשׁ עַצְמוֹ מִן הָרַחְמִים ברכותיא even if a sharp sword is resting on a person's

neck, he shouldn't lose hope! Even though everyone is saying that for sure this sick person's life is over!

\*\*

In Novardok, when they learned Mussar on

Bitachon, they would demand from themselves Bitachon; i.e., how can you NOT have Bitachon; after all the wonders that you've seen? עַד אָנָה יְנַאֲצֻנִי הָעָם הַזֶּה וְעַד אָנָה

לא יַאֲמִינוּ בִי בְּכֹל הָאֹתוֹת אֲשֶׁר עָשִׂיתִי After all the miracles I did for them, when will they finally believe in Me?? The Bais HaLevi says<sup>4</sup> that being afraid and not having Bitachon is a sin, and: חֶרְדַּת יָתִן מוֹקֵשׁ מִשׁלִי כּט כֹּה this sin (of worrying) invites problems, which come as a punishment for not having Bitachon. Yet, we see how people are always worried, and working on Bitachon isn't easy.

### Spend Time to Always Talk About the Miracles in Our Lives

The problem is that all those wonderous Yeshuos that we are always experiencing don't register in our minds. We don't take notes and write Hashgacha Pratis booklets, and

we don't spend time to always talk about the miracles in our lives. Recently, they allowed several hostages to go free, and I was overjoyed. I decided to constantly repeat the

<sup>1</sup> מתניתין יומא (כו א) הפייס השלישי, חדשים **לקטרת** באו והפיסו (כהנים שלא הקטירו קטרת מימיהם יתקבצו כולן לכאן לגורל הקטרת, אבל לא ישנים. רש"י לעיל יד ב). ובגמרא: תנא, מעולם לא שנה אדם בה, מאי טעמא? אמר רבי חנינא, **מפני** שָׁמַעשָׁרֶת (שנאמר (ברכה לג י) יָשִׂימוּ קְטוֹרָה בְּאַפֶּך, וכתיב בתריה בָּרֵךְ ה' חֵילוֹ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> הרלב"ג (פרשת וישלח) התועלת הרביעי הוא במדות, והוא שאין ראוי שימנע האדם מהתפלל לשם יתעלה ואפילו בעת הסכנה העצומה, כאמרם ז"ל אפילו חרב חדה מונחת על צוארו של אדם אל ימנע עצמו מן הרחמים. הלא תראה **כי יעקב אבינו עם** העצומה, כאמרם ז"ל אפילו חרב חדה מונחת על צוארו של אדם אל ימנע עצמו מות היה בא כנגדו בדרך עם ארבע מאות איש התפלל היותו בתכלית הסכנה לפי מחשבתו שעשו אחיו היה שונא אותו שנאת מות היה בא כנגדו בדרך עם ארבע מאות איש התפלל לשם שיצילהו.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> מעם לועז (בראשית חלק ב, עמ' תרי, בשם הרלב"ג) וכן למדנו שהאדם לא ימנע עצמו מן הרחמים והתפלה אפילו כשחרב חדה מונחת על צוארו, כי מרובים רחמיו, ולא כמו שנוהגים אחרים שבשעה שמבקרים את החולה ורואים אותו במצב קשה הם אומרים: איש זה אבוד כבר, ומה תועלת בתפלתנו, שהרי הוא יותר שם מאשר פה, דעו כי דיבור זה עון הוא, שהרי אנו רואים כאן שיעקב היה מתפלל ברגע האחרון ממש.

ובספר פלא יועץ (להרב הגדול חסידא קדישא ופרישא, כבוד מורנו הרב רבי אליעזר פאפו זצוק"ל, ערך דבור) אסור לאדם שיפתח פיו לשטן, ואפילו אם חרב חדה מונחת על צוארו או שהוא שכיב מרע, אל יתיאש מן הרחמים וידבר טוב ויבא טוב. 
<sup>4</sup> בית הלוי (קונטרס הבטחון, בתחלת הקונטרס) חובת הבטחון בא בפסוקים הרבה רבו מספר, ומי שמחסר בו עבירה גדולה 
<sup>5</sup> בית הלוי (קונטרס הבטחון, בתחלת הקונטרס) חובת הבטחון בא בפסוקים הרבה רבו מספר, ומי שמחסר בו עבירה גדולה 
<sup>6</sup> היא ועבירה זו עצמה גורם לו ליפול, כמאמר הכתוב (משלי כט כה) חֶרְדַּת אָדָם יִתַּן מוֹקְשׁ וּבוֹטֵחַ בָּה' יְשֻׁנָּב, דעל ידי זה שיחרד האדם ויפחד מאיזה דבר ולא בטח בה', זהו עצמו גורם לו שינתן לפניו מוקש שלא היה כלל מקודם באותו דבר, וּבוֹטֵחַ בָּה' ישֹנָּב דגם מהצרה שהיה בו ינצל.

Every evil

and sin is

just a

stepping

stone for

eventual

goodness.

Baal Shem

Tov

Gevaldige Ness which I didn't believe would happen.

Even though I felt funny repeating again and again like a broken record, I still felt that since people are always repeating tragedies again and again, so surely I can repeat *Yeshuos* again and again. I told this to an *Adam Gadol* 

from *Eretz Yisroel*, and he agreed that I'm 100% right.

#### וַיָּאָבֵק אִישׁ עָמּוֹ לבּ כּה Don't Get Discouraged from Yeridos - A *Tzadik* Falls Plenty Times

The *Medrash* says<sup>5</sup> that *Yaakov* threw the *Malach* to the ground, and the *Malach* got up, and *Yaakov* threw him down again; this went on all night. A *Tzadik* is always fighting with his *Yetzer Hara*, and he's always

going back and forth. The *Tzadik* falls plenty times also, as it says: שָׁבַע יִפּוֹל צַדִּיק וַקְם משלי כד זיס a *Tzadik* falls seven times, and gets up! **People get discouraged when they have** *Yeridos.* They think that things must always go perfect, but this is not true.

If you realize that this is the normal: הַדְּבָרִים way things work, then it's much easier to deal with, and you don't feel like something is wrong. We can also suggest that Yaakov's long "all-night-struggle" with the Malach is a Siman for all of us. We need to be like Yaakov, not total Tzaddikim who never sin. We are successful if we always fight and continue our struggles with the Yetzer Hara. The main thing is to be a fighter!

#### כָּתּוֹת שֶׁל מַלְאָכִים פָּגַע שֶׁהָיוּ דוֹחְפִין אוֹתוֹ וְאֶת אַנָשִׁיו רש"י בשם חז"ל

### Your Main Existence Is to See If You Can Overcome a Weakness

Rashi quotes<sup>6</sup> Chazal who say that Eisav was assaulted by groups and groups of Malachim. When he said that he was the son of

Avraham and Yitzchok, it didn't save him from the blows of Malachim. Only when he mentioned Yaakov, was he saved. Yaakov his brother was his weakness (in Novardok terminology, his "Makom HaMiddos"). You may be a wonderful person to all, except for your wife, son, chavrusa, or parent, etc. who you can't get along with. \*\*
Little do you know, the main reason for your very existence is to see if you can overcome a weakness. The Yetzer

Hara keeps pointing out how you do so well in so many areas, and are a complete Tzaddik in the Velt. Just your main issue he doesn't allow you to conquer. Of course, our Dor is different, and often, you are just fine as long as you keep trying.

#### בְּמִרְמָה לד יג Fool the *Yetzer Hara* and Do a Good Job on Him!

Shimon and Levi did a beautiful trick on the city of Shechem. A masterpiece of deceit. Two young boys should wipe out an entire city, and they made good fools out of them. They killed the king "Chamor" and his prince "Shechem", and came out ahead with plenty of booty. You even get rich on the deal! They

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> בראשית רבה (עז ג) וַיַּרְא כִּי לֹא יָכֹל לוֹ (לב כוֹ) אמר ר' ברכיה, אין אנו יודעים מי נצח, אם מלאך אם יעקב, ומן מה דכתיב וּיֵאָבֵק אִישׁ עַמוֹ, הוי מי נתמלא אבק, האיש שעמו (מי נתמלא אבק, שפירוש "וַיַּאָבֵק" לשון עפר ואבק, שהוא הטוב שבפירושים כדכתב הרמב"ן. נתמלא אבק, שהוא נָצוּחַ ונפל לארץ ונתעפר בעפר, ופירוש "עַד עֲלוֹת הַשְּחַר" שהיה חוזר וקם ומתעצם כנגד יעקב וחוזר ונופל לארץ עד עלות השחר. יפה תאר על המדרש שם, עמ' תלט, ד"ה מי).

<sup>6</sup> רש"י ער"פ מִי לְךְּ כָּל הַמַּחֲנֶה (לג ח) ומדרשו, כתות של מלאכים פגע, שהיו דוחפין אותו ואת אנשיו ואומרים להם של מי אתם, והם אומרים להם של עשו, והן אומרים הכו הכו, ואלו אומרים הניחו בנו של יצחק הוא, ולא היו משגיחים עליו. בן בנו של אברהם הוא, ולא היו משגיחים עליו. **אחיו של יעקב הוא, אומרים להם אם כן משלנו אתם**.

erשת וישלח תשפ"ה

A Yid has

to see

hímself as

a soldier,

with a

full-time

10b

against

hís

*Vetzer* 

Hara

bring their sister *Dina* safely & from now on she's protected from the wicked *Canaanim* because she's married to *Shimon*.

\*\*

There is no doubt that this *Gevaldige* story is a *Siman* on how the *Shevotim* dealt with their *Yetzer Hara!* They took after their father *Yaakov*, upon whom *Eisav* said: וַיַּעְקְבֵנִי זָה He did a sneaky job on me twice! Here is the *Tzaddik Ish Tam* tricking *Eisav* twice! For sure, *Eisav* is also a *Remez* for the *Yetzer Hara*, and *Yaakov* is always tricking

Eisav, i.e., his Yetzer Hara. בְּוִי עָרוּם Be shrewd and cunning in Yiras Shamayim!

\*\*\*

The "snake" אינ בראשית ג א The "snake" was "cunning". We have to give the Nachash (snake) (which symbolizes the Yetzer Hara) his own treatment. For good reason Yaakov and his sons were physically super strong; it was a Mashal for: אֵיזֶהוּ גַּבּוֹר, הַכּּוֹבֵשׁ אֶת יִצְרוֹ Who is truly strong? The person who overcomes his own desires.

#### ּכִּי חֶרְפָּה הִיא לָנוּ לד יד What They Glorify – We Disdain

By a *Goy*, looking beautiful and engaging in *Z'nus* is a *Kavod*. Those boys who go off the *Derech* and run after their *Ta'avos*, *Rachana Litzlan*, it's because they didn't do well in *Yeshiva*, and they got no *Kavod* and recognition! So in the world of *Ta'ava*, they got plenty of *Kavod*, either because of their personalities or their looks; easy *Kavod*. (In *Novardok* they said that *Redifas HaTa'avos* had a base in *Kavod*). \*\*
A gentile woman gets plenty of *Kavod* for *Gashmiyus* reasons. But by us: בּל כְּבוּדָה בַת *Tz'niyus* is *Kavod!* It's *Malchus*, nobility royalty, *Chashivus!* And not

doing a *Bris Mila* is considered a: חֶּרְפָּה disgrace. *Shimon* and *Levi* also said: הַכְּזוֹנָה is she a lowlife? They were giving a lesson to *Anshei* (the people of) *Shechem*, who endorsed and weren't ashamed of what *Shechem* did to *Dina*.

#### Self-Respect Stops a Person from Sin

Notice how *Yosef* said to the wife of *Potiphar:* אֵינֶנּוּ גָּדוֹל בַּבַּיִת הַזֶּה מִמֶּנִּי וּשׁב לִּט י "There is nobody greater than me". His self-respect stops him from *Z'nus*. We live in a gentile

world, and it takes a lot of work to weed out-of-us the false *Kavod* and realize how vain and stupid and embarrassing it is to dress up and try to attract others, *Rachana Litzlan*. This is *Bizayon*, not *Kavod!* 

The Ramban says<sup>7</sup> that Shimon and Levi spoke instead of Yaakov: לְבְבוֹדוֹ to preserve his dignity since for such a disgraceful action it doesn't: פַּאס (it's unbecoming) that Yaakov should talk about it at all. We see in general how important Kavod was by them. These were grandchildren of "Sara", which is

a Lashon of S'rara (nobility), and "Avraham" which is a Lashon of Romemus. Dignity and not being cheap is everything.

### How Important It Is to Be *M'chabed*Ourselves and Others

As much as I talk about the *Ma'ala* of *Bizyonos* and how important it was in *Novardok*, you have to realize that every *Midda* has an opposite side to it. There is a story with the *Netziv* where a *Yid* didn't care about writing a letter in a way that he would be *M'vazeh* himself. The *Netziv* was white in the face and very disturbed by this.

רמב"ן עה"פ וַיַּעֲנוּ בְנֵי יַעֲלָב אֶת שְׁכֶם וְאֶת חֲמוֹר אָבִיו בְּמִרְמָה (לד יג) הנה חמור ושכם אל אביה ואל אחיה דברו, אבל הזקן <sup>7</sup> רמב"ן עה"פ וַיַּעֲנוּ בְנֵי יַעֲלָב אֶת שְׁכֶם וְאֶת חֲמוֹר אָבִיו בְּמִרְמָה (לד יג) הנה חמור ושכם אל אביה ואל אחיה דברו, כי בעבור היות הדבר להם לקלון לא ירצו שיפתח פיו לדבר לא ענה אותם דבר, כי בניו ידברו במקומו בענין הזה לכבודו, כי בעבור היות הדבר להם לקלון לא ירצו שיפתח פיו לדבר בו כלל.

5

The Gemara<sup>8</sup> makes certain people who are

M'vazeh themselves: לעדוּת (disqualified to serve as a witness) because they lack basic shame. ווּבָהֵיכָלוֹ כָּלּוֹ אֹמֶר כָּבוֹד תהלים כט ט Hashem's palace, there is total Kavod. The whole Tzara of Amalek is their cheapening life. Nothing counts or matters, and before you turn around, human life is also cheap. No fear and Yiras Shamayim. Just live a base, Hefker (unrestricted) "who cares?", Treife, Goyishe life! How important it is to be M'chabed ourselves and others. A Tzelem Elokim! To value our Torah and our words and actions, and not belittle our even slight efforts in a positive direction. This minimal is also the source of

A
Chashuva
person
gives
value to
every
small
thing
that he
does,

since he

is full of

Kavod

the greatness of Simcha. The only reason

that the *Torah* mentions for the giant horrific *Tochacha* (the horrible punishments mentioned at length in *Parshas Ki Savo*), is: אַשָּׁר לא פַּתְּחָה וּבְטוּב לֵבָב תּבא עַבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׂמְחָה וּבְטוּב לֵבָב תּבא having no *Simcha*.

The Orchos Tzaddikim says<sup>9</sup> that you get 1000 times more Schar if a Mitzva is done B'simcha. The Gemara says<sup>10</sup> that the reason for the Churban was: אַלֹּא בַּרְכוּ בַּתּוֹרָה תְחָלֶּה נִדריִם פּא אֹ they did not say a Bracha before learning Torah, which the Ran explains<sup>11</sup> that they didn't value and appreciate their own Torah. Dovid HaMelech said that Doeg HaEdomi shouldn't get any Olam HaBah and Hashem listened to him.

(Gemara<sup>12</sup>). Doeg was a massive Talmid

<sup>8</sup> קידושין מ ב, תנו רבנן האוכל בשוק הרי זה דומה לכלב ויש אומרים פסול לעדות אמר רב אידי בר אבין הלכה כיש אומרים. וברמב"ם הלכות עדות (ט א) עשרה מיני פסלות הם, כל מי שנמצא בו אחד מהן הרי הוא פסול לעדות, ואלו הן: הנשים והעבדים והקטנים והשוטים והחרשים והסומים והרשעים **והבזוייו** והקרובין והנוגעין בעדותן הרי אלו עשרה.

ושם (יא ה) **וכן הבזויין פסולין לעדות מדבריהם** והם האנשים שהולכין ואוכלין בשוק בפני כל העם, וכגון אלו שהולכין ערומים בשוק בעת שהן עוסקין במלאכה מנוולת, וכיוצא באלו שאין מקפידין על הבושת, **שכל אלו חשובין ככלב** ואין מקפידין על עדות שקר. ומכלל אלו האוכלין צדקה של גוים בפרהסיא אע"פ שאפשר להן שיזונו בצנעה, מבזים עצמן ואינן חוששין, כל אלו פסולין מדבריהם

שקר. ומכלל אלו האוכלין צדקה של גוים בפרהסיא אע"פ שאפשר להן שיזונו בצנעה, מבזים עצמן ואינן חוששין, כל אלו פסולין מדבריהם.
<sup>9</sup> אורחות צדיקים (שער השמחה) לכן ישים כל אדם שמחתו על התורה בעת שיעשה המצות ישמח בלבו על שזכה להיות עבד למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד (תהלים קיט קסב) שְׁשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרֶתֶךְּ כְּמוֹצֵא שָׁלֶל רָב. **וכל העושה מצוה למל**ך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד (תהלים קיט קסב) שְׁשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרֶתֶךְּ כְּמוֹצֵא שָׁלֶל רָב. **וכל העושה מצוה בשמחה יש לו שכר אלף ידות יותר ממי שהמצוה עליו למשא.** כאברהם ודוד שכל היום כולו היו עוסקים בתורה ומפארים

ולבו שמח ומתמלא אהבת הקב"ה ונפשו קשורה בגילה, ומגלה להם רזים וחידושים של מעלה לפי שהיה ירא השם ב"ה.
<sup>10</sup> נדרים פא א, אמר רב יהודה אמר רב, מאי דכתיב (ירמיה ט יא) מִי הָאִישׁ הֶחָכֶם וְיָבֵן אֶת זאֹת? דבר זה נשאל לחכמים <sup>10</sup> נדרים פא א, אמר רב יהודה אמר רב, מאי דכתיב (שם) וַיאֹמֶר ה' עַל עָזְבָם אֶת תּוֹרֶתִי אֲשֶׁר נָתַתִּי לְפְנֵיהֶם וְלֹא שָׁמְעוּ וֹלִנביאים ולא פִירשוהו, עד שפירשו הקב"ה בעצמו, דכתיב (שם) וַיאֹמֶר ה' עַל עָזְבָם אֶת תּוֹרְתִי אֲשֶׁר נָתַתִּי לְפְנֵיהֶם וְלֹא שְׁמְעוּ בְּקוֹלִי וְלֹא הַלֹכו בה"? אמר רב יהודה אמר רב, **שאין מברכין בתורה תחלה**.

ומשבחים בשירות ותשבחות להקב"ה להרים קול בשמחה. ואז מצליח בכל דרכיו וטוב טעמיו ושולח הקב"ה רוח הקודש בקרבו

<sup>11</sup> ר"ן (נדרים פא א) ומצאתי במגילת סתרים של ה"ר יונה ז"ל דקרא הכי דייק דעל שלא ברכו בתורה תחילה אבדה הארץ דאם איתא על עזבם את תורתי כפשטא משמע שעזבו את התורה ולא היו עוסקין בה כשנשאל לחכמים ולנביאים למה לא פרשוהו והלא דבר גלוי היה וקל לפרש אלא ודאי עוסקין היו בתורה תמיד ולפיכך היו חכמים ונביאים תמהים על מה אבדה הארץ עד שפרשו הקב"ה בעצמו שהוא יודע מעמקי הלב שלא היו מברכין בתורה תחלה כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם כ"כ שיהא ראוי לברך עליה שלא היו עוסקים בה לשמה ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה והיינו לא הלכו בה כלומר בכונתה ולשמה אלו דברי הרב החסיד ז"ל והם נאים ראויין למי שאמרם.

0נהדרין קו ב, ואמר רבי יצחק, מאי דכתיב (איוב כ טו) חַיִּל בָּלַע וַיִּקְאֶנּוּ מִבְּטְנוֹ יֹרְשֶׁנּוּ אֵ-ל, אמר דוד לפני הקדוש ברוך הוא, רבונו של עולם, ימות דואג! אמר לו, חַיִּל בָּלַע וַיְקְאֶנּוּ (המתן עד שתשכח תורתו. רש"י). אמר לפניו, מִבְּטְנוֹ יֹרְשֶׁנּוּ אֵ-ל (אל תמתין לו עד שתשתכח, אלא תמהר ותשכיחנו). ואמר רבי יצחק, מאי דכתיב (תהלים נב ז) גַּם אֵל יִתְּצְךְּ לְנֶצַח, אמר הקדוש ברוך לו עד שתשתכח, אלא תמהר ותשכיחנו). ואמר רבי יצחק, מאי דכתיב (שם) יַחְתְּךְ וְיִסְּחֲךְ מֵאֹהֶל וְשֵׁרֶשְׁךְ מֵאֶרֶץ הוּא לעלמא דאתי. אמר לפניו, גַם אֵ-ל יִתָּצְךְ לָנֶצַח. מאי דכתיב (שם) יַחְתְּךְ וְיִסְחֶךְ מֵאֹהֶל (מאהל, זה בית המדרש). חַיִּים סֶלָה, אמר הקדוש ברוך הוא, לימרו שמעתא בי מדרשא משמיה, אמר לפניו, יַחְתְּךְ וְיִסְחֶךְ מֵאֹהֶל (מאהל, זה בית המדרש). ליהוי ליה בנין רבנן, וְשֶׁרֶשִׁךְ חֵיִּים סָלָה (שורש שלו תכסח מארץ חיים, דלא להוו ליה בנין רבנן).

Bitachon Weekly פרשת וישלח תשפ"ה

Chochom who was bigger than everyone. (Gemara<sup>13</sup>).

Simcha of his own Torah! Just as: שׁלֹא בּרכוּ

Perhaps we can explain based on Chazal who say14 that Dovid learned for ½ the night, and sang the other 1/2 of the night. And what was he singing about? He sang thankfulness and appreciation for the Torah he learned during the first half of the night. (R' Zundel of Salant Zatzal<sup>15</sup>). Doeg is a Lashon of: דאַגָּה worry, and perhaps he was missing in his appreciation and

if you want to grow, try to spend time basking in the Símcha of your past successes in Torah, Tefila, Chesed, and Shviras HaMiddos. You may end up

> (Chazal<sup>16</sup>). The Gr"a says<sup>17</sup> that this "Sin'as Chinam" that caused the

> not saying a *Bracha* בַּתּוֹרָה תָחְלָה נדרים פא א

about Doeg's Torah.

Simcha,

Chinam,

tremendous

before learning Torah can make

the Torah just about worthless,

perhaps this is what Dovid felt

(Even if we have zero Simcha,

since we try and desire more

Tzaddikim). Bayis Sheini was

destroyed because of Sin'as

Chesed the people of that

generation were involved in.

despite

Torah

are

true

the

and

we

moving quicker than anyone!

<sup>13</sup> סנהדרין קו ב, ואמר רבי יצחק, מאי דכתיב (ישעיה לג יח) אַיָּה סוֹפֶר אַיָּה שׁוֹקֵל אַיָּה סוֹפֶר אָת הַמְּגַדְּלִים, איה סופר כל אותיות שבתורה (שהיה בקי בחסירות ויתירות. רש"י), איה שוקל ששוקל כל קלים וחמורים שבתורה (יודע לדרוש בקל וחומר), איה סופר את המגדלים שהיה סופר שלש מאות הלכות פסוקות במגדל הפורח באויר. אמר רבי (אמי) ארבע מאה בעייא בעו דואג ואחיתופל במגדל הפורח באויר.

<sup>14</sup> ברכות ג ב, חֵצוֹת לַיִלָּה אָקוּם לָהוֹדוֹת לָךְ עַל מִשְׁפָּטֵי צָדְקָךְ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דכתיב (תהלים קיט קמז) קַדַּמִתָּי בַנֵּשֶׁף וָאֲשַׁנֻעָה? וממאי דהאי נשף אורתא הוא, דכתיב (משלי ז ט) בִּנַשֵּׁף בָּעֶרֵב יוֹם בָּאִישׁוֹן ַלַיָּלָה וַאָפֶלָה. אמר רב אושעיא אמר רבי אחא, הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר, עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס, מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר, עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'. רש"י).

ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב, רש"י ד"ה בשירות ותשבחות. והכי מפרש בההוא קרא להודות לך $^{15}$ וגו', עכ"ל. עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא דקדמתי בנשף מפורש ואשוע שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות.

<sup>16</sup> יומא ט ב, מקדש ראשון מפני מה חרב, מפני שלשה דברים שהיו בו, עבודה זרה וגלוי עריות ושפיכות דמים וכו', **אבל מקדש** שני שהיו עוסקין בתורה ובמצות וגמילות חסדים מפני מה חרב, מפני שהיתה בו שנאת חנם, ללמדך ששקולה שנאת חנם כנגד שלש עבירות, עבודה זרה גלוי עריות ושפיכות דמים, רשעים היו אלא שתלו בטחונם בהקדוש ברוך הוא, אתאן למקדש ראשון. רבי יוחנן ורבי אלעזר דאמרי תרווייהו, ראשונים שנתגלה עונם נתגלה קצם, אחרונים שלא נתגלה עונם לא נתגלה קצם. אמר רבי יוחנן, טובה צפורנן של ראשונים מכריסו של אחרונים, אמר ליה ריש לקיש, אדרבה, אחרונים עדיפי, אף על גב דאיכא שעבוד מלכיות קא עסקי בתורה, אמר ליה, בירה תוכיח, שחזרה לראשונים ולא חזרה לאחרונים. שאלו את רבי אלעזר, ראשונים גדולים או אחרונים גדולים, אמר להם, תנו עיניכם בבירה, איכא דאמרי, אמר להם, עידיכם בירה.

<sup>17</sup> הגר"א (בביאורו לאגדות דסבא דבי אתונא) ובגמל וארנבת ושפן סימן טהרה שלהם מעלה גרה, וסימן טומאה שאינו מפריס פרסה, ובחזיר להיפך, והענין כמ"ש במדרש (ויקרא רבה יג ה) גמל זו מלכות בבל, ארנבת זו מלכות יון, חזיר זו מלכות אדום. ואמרו (יומא ט ב) ראשונים עדיפי או אחרונים עדיפי, ואמרו ראשונים עדיפי, אדרבה אחרונים עדיפי דעסקי בתורה, תנו עיניכם בבירה. והענין כי ראשונים שנתגלה עוונם נתגלה קיצם אחרונים שלא נתגלה עוונם לא נתגלה קיצם, **והטעם כי הראשונים היו** מעשיהם הטובים טמונים ועוונותיהם גלוים כי לבם היה טוב, ואחרונים להיפך, ורחמנא ליבא בעי כמ"ש (סנהדרין קו ב) רבותא למיבעי בעי, בשני דרב יהודה (כולי תנויי בנזיקין וכו' ורב יהודה שליף מסאני ואתא מיטרא, ואנן צווחינן וליכא דמשגח בן, אלא הקב"ה ליבא בעי, דכתיב וה' יראה ללבב) ואמרו ראשונים שהיה בהם עבודה זרה גילוי עריות שפיכות דמים, אלא שתלו בטחונם בהקב"ה, נמצא כי מעשיהם רע מאד שכולן ביהרג ואל יעבור עבירות חמורות שבתורה, ולבם היה טוב מאד שמעלת הבטחון על כולם, ואחרונים עסקו בתורה ובגמילות חסדים ומפני מה חרבה? מפני שנאת חינם, ללמדך ששקולה שנאת חינם וכו, והוא מחוסר הבטחון, שכל הקנאה והשנאה ממנו, ולכן ראשונים הוגלו בשלש מלכויות שסימן טהרה שלהם מבפנים וסימן טומאה שלהם מבחוץ, ואחרונים בגלות אדום שנמשלה לחזיר שהוא בהיפך, והוא פושט טלפיו להראות סימני טהרה שלו ושבע תועבות בליבו, וכן הוא בגלות זו מדתן של הערב רב 'ונעשה לנו שם' כנ"ל, וז"ש 'טובה צפרנן של ראשונים'

If you keep

verbalizing

positivity

(even if you

don't feel it)

your reward

ís

unbelievable

Churban means that they were lacking in Bitachon, which was the reason why they were kvetchy and jealous. Again, no Simcha and Bitachon and calm and Fargining; causes Churban, Rachana Litzlan.

How important it is to take out more and more time to value and appreciate, and be *B'simcha* about ourselves and others. It could make a major difference in our lives! (R' Hutner *Zatzal* once said, that the reason why: לְפוּם צַעְרָא אבות ה כב the reward increases according to your *Tza'ar*, the extra reward is not for the *Tza'ar*, rather for the *Simcha* and appreciation you

have for your *Ma'asim Tovim* that you are demonstrating by your willingness to undergo *Tza'ar* (distress), but the main *Schar* is for *Simcha*).

ּוְנֶאֶסְפּוּ עָלֵי וְהִכּוּנִי לּד ד A *Baal Bitachon* Is Rewarded That

Hashem Causes His Enemies to Fear Him Yaakov was afraid that the Canaanim would gang up against Bnei Yaakov and go to war against them, and this is exactly what happened. The Medrashim are loaded with the war stories of Yaakov Avinu against the Canaanim. (see Ramban<sup>18</sup>). Despite Yaakov's complaint against them, and

despite his expressing his fears about potential wars, *Shimon* and *Levi* didn't seem impressed.

They just said: הַּכְזוֹנָה יַעֲשֶׂה אֶת אֲחוֹתֵנוּ לּד לא "Shall we allow our sister to be treated like

Hefker?" They stood their ground even against their father! They felt that they did the right thing and all they cared about was the Kavod of their sister and they had Bitachon! (Me'am Lo'ez also says this 19). And indeed, despite this story, it says later: וְיָהִי חַתַּת אֱלֹקִים עַל הֶעָרִים אֲשֶׁר וְיָהִי חַתַּת אֱלֹקִים עַל הֶעָרִים אֲשֶׁר that the Canaani neighbors suddenly became petrified of Bnei Yaakov.

This is the *Schar* of a *Baal Bitachon*; i.e., that Hashem causes his enemies to fear him. \*\*\*

I have seen this many times. I have a friend who is by nature very gentle and he has lots of respect; but also fear, fear of people. He was taught to become a macho personality. This was very much against his grain. But it worked wonders, and it helped him work on his own weaknesses. He once had a serious court case, but his fearlessness caused his enemies to fear him!

There Is a Time and Place For: Amitzus (Courage), Which Novardok Was Famous For RSRH Zatzal points out<sup>20</sup> from Shimon and

סימן טומאה שלהם, 'מכריסן של אחרונים', והבן.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> רמב"ן עה"פ וַיַּעֲנוּ בְנֵי יַעֲקֹב אֶת שְׁכֶם וְאֶת חֲמוֹר אָבִיו בְּמִרְמָה (לד יג) ואם נאמין בספר "מלחמות בני יעקב" (הוא ספר הישר) בא להם פחד אביהם כי נאספו שכני שכם ועשו עמהם שלש מלחמות גדולות, ולולי אביהם שחגר גם הוא כלי מלחמתו ונלחם בא להם פחד אביהם כי נאספו שכני שכם ועשו עמהם שלש מלחמות גדולות, ולולי אביהם שחגר גם הוא כלי מלחמתו בחרבי ובקשתי בם היו בסכנה, כאשר יספר בספר ההוא. ורבותינו (ב"ר פ י) הזכירו מזה בפסוק אשר לקחתי מיד האמורי בחרבי ובקשתי (להלן מח כב), אמרו נתכנסו כל סביבותיהם להזדווג להם, חגר יעקב כלי מלחמה כנגדן, כמו שכתב רש"י שם. אבל הכתוב יקצר בזה, כי היה נס נסתר, כי אנשים גבורים היו וכאלו זרועם הושיעה למו, כאשר קצר הכתוב בענין אברהם באור כשדים, ולא הזכיר מלחמת עשו עם החורי כלל, אבל הזכיר בכאן כי היה חתת אלקים על הערים אשר סביבותיהם, ולא נאספו כולם לרדוף אחרי בני יעקב, כי היו נופלים עליהם כחול אשר על שפת הים לרוב. וזה טעם "חתת אלקים", כי נפלה עליהם אימתה ופחד מן הגבורה אשר ראו במלחמה, ולכך אמר (להלן לה ו) ויבא יעקב לוזה הוא וכל העם אשר עמו, להודיע שלא נפקד מהם ולא מעבדיהם איש במלחמה.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> מעם לועז (בראשית ב, עמ' תרלז, בשם תרגום יונתן) עה"פ הַכְּזוֹנָה יַעֲשֶׂה אֶת אֲחוֹתֵנוּ (לד לא) **ושמעון ולוי התנצלו** ואמרו אין ראוי שהבריות יאמרו ערל ועובד עבודה זרה טימא בתולה בת יעקב, ולא ראוי ששכם בן חמור ישתבח וילגלג עלינו שנהג באחותנו כמו עם זונה, אבל עכשיו יאמרו בעולם עיר שלמה נשמדה בגלל נערה אחת, **ובודאי שזהו כבודך**.

<sup>(</sup>לד לא, עמ' תקמז) פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ עה"פ הַכְזוֹנָה יַעֲשֶׂה אֶת אֲחוֹתֵנוּ (לד לא, עמ' תקמז) <sup>20</sup>

Loads

and loads

of a

person's

potential

Levi that a Jew is: בַּעֵצַם essentially a tough person, and it's no Mitzva to always be soft

and Eidel. There is a time and place for: אמיצוּת courage, which Novardok was famous for. So much Zikkui HaRabbim is lost because of fear of humans. Usually, your meekness and softness can be overcome if you work on it. It will make you a "free" person, and it gets you out of your self-imposed lifetime "jail".

courage with R' Gershon Liebman Zatzal, and he told me that my Avodas: אַמיצוּת courage depends upon how much I want to spend my life all locked up with fear of other people's opinions. I counted 14 Pesukim where Yaakov Avinu defended himself and praised his own integrity and decency (to Lavan and to his wives).

Internal Voices Who Keep Reminding Us of Our Shortcomings and Sins

What happened to Anava and Eidelkeit and accepting Bizyonos, etc.? And Yaakov was

> the official Masmid who was B'ikar (mainly) involved in Limud HaTorah (תַּם יוֹשֵׁב אֹהָלִים). Many, many of us have imaginary "Lavan's" and internal voices, who keep reminding them of their shortcomings and sins, and this is a major obstacle in Shteiging. \*\*\*\*\*\* Feelings of guilt are rampant, with so, so many of us; and they are almost total-lies of the Yetzer Hara who doesn't want you to have Simcha and and Shteig engage in Zikkui HaRabbim. R' Yerucham Levovitz Zatzal says<sup>21</sup> that the reason people don't do Zikkui HaRabbim is because they don't work on their weakness of having fear of people. Just like Yaakov Avinu said many Pesukim (14) where he defended

himself against Lavan, so should we do, and we'll Shteig much more, with Hashem's help. I recommend writing all the complaints which is lost because I once discussed working on: אַמִיצוּת of his great fear of Bízyonos and his lust for approval Beware Of Imaginary "Lavan's" And

מאורע זה מסופר בתורה מיד לאחר הפגישה בין יעקב לעשו. בפגישה ההיא ראינו "הארה" מועטת של "קול" יעקב, התעוררות של רגש אנושי בלב עשיו, וראינו בכך את הניצוץ הראשון של האנושיות העתידה להתפתח ביום מן הימים במלואה אף בעשיו. לעומת זאת, כאן אנו רואים לרגע את חרבו של עשו בידיהם של בני יעקב. מכאן אנו למדים, למען הבהרת ההסטוריה היהודית, את האמת הבאה: אם במהלך הזמן היינו לעם שנפשו קצה בשפיכות דמים, והפכנו לעדינה ולרחומה שבאומות, **אין זה אומר שחלשים אנו** או מוגי לב. הימים האחרונים של קיומנו כמדינה יהודית גילו לכל את **אומץ לבנו ורוחנו הלוחמת**, עד שהיה צורך לקרוא לחזק שבלגיונות עשיו על מנת להלחם בנו. **גם אנו יכולים להניף את החרב**, אנו יכולים גם להיות צמאי דם. עדינותנו ואנושיותנו באות כתוצאה מהחינוך שהקב"ה העניק לנו, באמצעות ההסטוריה שלנו ותורתו.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ספר דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבנו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, חלק בראשית, פרשת לך עמ' פט) כשאמר הנביא (ירמיה א ו) אֲהָהִּ ה' אֱלֹקִים הָנֵּה לֹא יָדַעְתִּי ַדְבֶּר כִּי נַעַר אַנֹכִי, השיב לו הקב"ה: אַל תּאֹמֵר נַעַר אַנֹכִי כִּי עַל כָּל אֲשֶׁר אֲשְׁלֹחֲךְ תָּלַךְ וְאָת כָּל אֲשֶׁר אֲצַוּךְ תִּדְבֶּר, אַל תִּירָא מִפְּנֵיהֶם ָּכִי אָתָּךְ אַנִי לְהַצַּלֶּךְ. הנה ירמיה אמר: כִּי לֹא יָדַעָתִי דַבֶּר כִּי נַעַר אַנֹכִי, והיתה צריכה להיות התשובה מעין השאלה, כי: ידוע תדע, או: יכול תוכל. ואולם הקב"ה אמר לו: אַל תִּירָא מִפּנִיהֶם, **אלא שלמד לו בזה כי סברתו "לֹא יַדְעַתִּי דְבֶּר" בא מחולשה** ופחדנות מפני העם, על כן ציוה לו וזירזהו ש"אַל תִּירָא מִפּנֵיהֶם" ואז כבר יֶדַע ויוכל הכל. וזהו תוכחה גלויה לאנשים הממעטים עצמם ואומרים תמיד כי לא מסוגלים הם, חולשה היא זו! ראשית כל עליהם להתחזק להיות בלי מורא ובלי פחד מכלום, ואז כבר ידעו ויכירו כי לא חסר להם כלום בהסתגלותם. והוא אשר אמר הכתוב (שיר ח י) אַנִי חוֹמָה וְשָׁדֵי כַּמְגַדְּלוֹת, הנה ה"אֲנִי חוֹמָה" הוא כתנאי קודם למעשה לְ"שָׁדַי כַּמִּגְדָּלוֹת", לענין השדים, שהוא שלמותו, כי לא יתכן לאדם להיות מניק לאחרים אם לא יקדים טרם כל את החוזק וה"חומיות".

ובספר לקט רשימות (ממרן המשגיח דלייקווד רבנו נתן מאיר וואכטפויגל זצוק"ל, נכתב על ידי תלמידו הר' ראובן הכסטר שליט"א, בעניני בית המקדש, עמ' יד, ד"ה כמה גדולים הפסדנו) היה מזכיר הרבה מה שאמר **רבי ירוחם המשגיח דמיר** זצ"ל "כמה כוחות נאבדו לנו, כמה גדולים נפלו, **כמה גדולי ישראל הפסדנו, בגלל שלא שמעו את מה שנאמר בפסוק** (ירמיה א ז) אל תאמר נער אנכי!

Bitachon Weekly פרשת וישלח תשפ"ה

Your self-

image and

seeing

yourself as

a Tzaddik,

ĺS

extremely

important

for future

growth

the "Lavan" inside you is always telling you,

and to defend yourself with:

- אוֹנֶס רַחָמָנָא פַּטָרֵיה ב"ק כח ב (It was beyond my control, for which I am not responsible).
- "I had a difficult youth"
- "I'm being too Machmir on myself"
- "I'm ignoring so many of my Maalos, so I can't function properly"
- "I never had a real chance, or the proper Chinuch."

Sometimes, people have difficulty

making decisions. If they had a better image

of themselves (I'm a Tzaddik, a Chochom, I try so hard, I'm a true Oved, a Baal Yissurim (who is so Chashuv in Shamavim according to the Chofetz Chaim Zatzal22) then it would become easier to decide (see R' Yerucham Zatzal above). Notice how Lavan gets the last word<sup>23</sup> which was a total lie.

Your Yetzer Hara Make You Accuse Yourself for All Kinds of **Evil, When in Truth You Try So** Hard to Do the Right Thing

Rochel and Leah said24 that their own

<sup>22</sup> מכתבי חפץ חיים (נסדר על ידי בנו ארי' ליב הכהן, וארשא תרצז, דרכיו נמוקיו ושיחותיו של הרב חפץ חיים זצ"ל, עמ' יט אות מז) שמעתי פעם שדיבר עם בחור בן תורה שבא בחיתון עם יתומה, ואביה היה בן תורה, ואח"כ גמגם הבחור על השידוך. וטען עמו החפץ חיים על מיאונו, באמרו הלא אביה היה בן תורה וירא שמים **ובעל יסורים** כמה שנים, הלא יש לה זכותים רבים. ובספר באוצר פנינים ועובדות (לר' ברוך גרשוני, ח"ב עמ' שנז, בשם ספר מאיר עיני ישראל ח"ד עמ' 71, מפי רבי מאיר מונק ששמע מהרב דוד זריצקי) בראדין היה חלבן עני מרוד, ולו שלוש בנות מבוגרות, שמפאת מראיהן ובצירוף עניו ומרודו וחוסר ייחוסו, נקפו השנים ולא מצא עבורן את בן זוגם. במר נפשו נכנס ובא יום אחד אל מרן החפץ חיים זצ"ל, ותינה בפניו את צרותיו, וקרא מנהמת לבו "וכי תֵשֶׁבָנָה עד אשר ילבין שער ראשן?" החפץ חיים שמע את דבריו, ואמר לו שישתדל לסייע בידו. ואכן שלח החפץ חיים, וקרא לאחד מבחירי בני ישיבתו שבראדין, ודיבר על לבו שיקח את בתו של החלבן לאשה. וכה אמר: בידוע שה"עולם" מחפש שידוך עשיר, ככל שהעושר של אבי המדוברת גדול **יותר**, כך ירבו הקופצים על השידוך. והנה יש לי שידוך נפלא בעבורך. הרי יודע אתה שאחד הדברים החשובים ביותר בשמים הם היסורים, וככל שאדם **יותר** בעל יסורים, הוא יותר חשוב בשמים. והנה החלבן של העיירה הוא בעל יסורים **גדול**, אין לתאר ולשער כמה צער יש לו, שבנותיו הגיעו זה מכבר לפרקן, ואין מי שחפץ בהן, ובידך איפוא לזכות בשידוך העשיר הזה, העשיר ביסורים...

ושם (עמ' שנו, בשם ספר שלמי שרה עמ' צא) פעם בראדין נפטר בן אדם שהיה בעל יסורים. לא סיפרו זאת למרן החפץ חיים זצ"ל, ורק לאחר ההלוויה והקבורה נודע מזה לחפץ חיים שהוא נפטר. התלונן החפץ חיים מדוע לא סיפרו לו? כי רצונו להשתתף בהלוויתו. על שום מה? אמר החפץ חיים, שאודות בני אדם מאריכים בתוארים שונים "הגאון" "הצדיק", מי יודע אם נכון הדבר? מי יודע אם הוא גאון? מי יודע אם הוא צדיק? רק הקב"ה יודע זאת, הרי ה' יראה ללבב. אך בחז"ל כתבו במפורש "יסורים ממרקים עוונותיו של אדם" מי שסבל יסורים ממרקים עוונותיו. אם כן, אותו בעל יסורים שנפטר הריהו צדיק גמור! בלוויה של צדיק גמור כזה חפצתי להשתתף.

עוד שם (בשם ספר זכרון "זכרון בנימין" עמ' ריח, הובא ב"מחשבה אחת" ח"ב כרך א עמ' תקעח) מעשה דומה מסופר על מרן החפץ חיים זצ"ל שפעם דחה מרן יהודי מלשוחח עמו, באומרו שממהר לאיזו לויה. לאחר מכן התברר שאין מדובר בצדיק או תלמיד חכם גדול, אלא באשה אלמנה זקנה ופשוטה. וכשחזר החפץ חיים מההלוויה, שאל אותו: ילמדנו רבינו, מה היה הענין המיוחד להשתתף בהלוויה הזאת? אמר לו החפץ חיים: איתא בחז"ל (מו"ק כה ב) שהקב"ה שש ושמח בבוא אליו נפש נקי "וצדיק. והנה מיהו צדיק שהקב"ה שש ושמח עמו? אין בידינו לדעת ולהכריע, הרי "אֶין צַדְּיק בָּאַרֵץ אֵשֶׁר יַעֲשֶׂה טּוֹב וְלֹא יֵחֵטָא (קהלת ז כ). אבל "נקי" הוא מי שנזכך ביסורים, שהנפש לו זכה ונקיה. והנה האשה הזאת, אמר חפץ חיים, היתה אלמנה שנים רבות, ולחיות שנים כה ארוכות בבדידות זה צער מאד גדול, ואשה שעברה יסורים כאלה כל כך הרבה שנים, הרי היא נפש נקי שהקב"ה שש שמח בבואה, ואיך לא אשתתף בהלוויה כזאת?

עוד שם (עמ' שנז, בשם הר' יעקב גלינסקי זצ"ל) מעשה היה באחד מתלמידי מרן החפץ חיים זצ"ל שלמד תורה מתוך יסורים שנתייסר בהם. פעם אחת, כשנכנס הבחור לקיתונו של רבו הגדול, נפנה אליו החפץ חיים ושאל אותו: אמור לי נא, באיזה דף אתה אוחז כעת בלימוד המסכת? בדף ג, נענה התלמיד המיוסר. אמר החפץ חיים: בדף ג? זאת אומרת בדף **קג!** אתה לא אוחז בדף ג, אלא בדף קג, שכך הלא שנינו "טוב אחד בצער ממאה שלא בצער", דהיינו לימוד דף אחד גמרא מתוך צער, שקול כמאה דפים שלמדו שלא בצער. הרי לך שאתה אוחז בדף קג! (בשם ספר מאיר עיני ישראל ח"ה עמ' 195).

10

<sup>.</sup> אַ מג. לא מג. לי הוּא. לא מג. בּנַתוּת בְּנֹתַי וְהַבָּנִים בְּנַי וְהַצּאון צאנִי וְכֹל אֲשֶׁר אַתָּה רֹאֶה לִי הוּא. לא מג. <sup>23</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> הַלוֹא נָכִרִיּוֹת נֵחְשַׁבְנוּ לוֹ כִּי מְכֶרָנוּ. לא טו.

Bitachon Weekly פרשת וישלח תשפ"ה

"Look how frum

(self-critical) I

am!"

This is the best

ticket to

depression and

lack of

accomplishment!

father Lavan treated them like strangers; yet this Lavan HaRasha keeps insisting that Yaakov should be more careful the way he treats his wives. Believe it or not, your Yetzer Hara isn't very different than Lavan, when you go around accusing yourself for all kinds of evil, when in truth you try so hard to do the right thing.

Do you know why Lavan is especially dangerous, and Yaakov praised himself עם לָבָן l lived גַּרְתִּי, וְתַּרְיַ"ג מְצְוֹת שָׁמַרְתִּי לב ה together with Lavan, and yet I kept all Taryag Mitzvos? Lavan means "white" (Mr. Good Guy), and Tzaddikim tend to be selfcritical. So when Lavan keeps criticizing Yaakov, Yaakov needs to defend himself, or else he can

lose everything, Chas V'shalom. וַלָבָן בָּקֵשׁ לַעַקּוֹר אָת הַכּּל *Lavan* tried to uproot us entirely. If you think you're a zero, Mr. Good Guy, full of "honesty", you can lose all your Avodas Hashem, Chas V'shalom. Chazal say: אל תּהי רַשַּע בּפנֵי עַצִמְךְ אבות ב יג Don't look at yourself as a Rasha.

#### A Yid Must Always Be Different Than a Gov

When they made a *Bris* (treaty) together with a stone, Lavan called it: יָגַר שָׂהֶדוּתָא and Yaakov Davka called it: גַּלְעֵד (which both mean the same thing; a stone of testimonial). Why did Yaakov insist on translating to Hebrew the exact same thing Lavan said in Aramaic? R' Mottel Weinberg Zatzal explained that this symbolizes that a Yid must always be different than a Goy. Notice how even though *Lavan* has to get the last word, yet *Lavan* ends up calling it: גַּלְעֵד <sup>25</sup>. The basic Shtempel of what's going on; Yaakov

comes out ahead.

Lavan "white" symbolizes the frummer Yetzer Hara who is always making you feel like a Rasha and tells you that it's a Mitzva to criticize yourself! To go against him, you may have to go extreme, and constantly look at yourself like the biggest Tzaddik, even when it's not true. Since Lavan is

> always lying, you have to do his same shtick in the opposite

direction.

#### Are You Impressed with Big Crowds?

You may be jealous of a larger family or Yeshiva than your own. Or when you are a Rav of 10-20 people, and your friend has 100. I have met people who couldn't care less about quantity. If you are

always in awe of quantity and it makes you feel small, look at the hundreds of millions of Arabs, or billions of Chinese Ovdei Avoda Zara (idol-worshipers). You don't respect tiny amounts?

Look at Shimshon HaGibbor; just one man, who saved Klal Yisroel from thousands of Pelishtim. And even after he was Niftar, the Pelishtim avoided harming Klal Yisroel for 20 years. Shimshon is a lesson of how we should respect every Yachid (individual), especially ourselves!

### The War

#### Sin'as Chinam is Quickly Diminishing!!

The Kabala (tradition) from R' Movshovitz of Kelm Zatzal, is that in the situation like what's happening in Gaza, Rachana Litzlan, is a sign that we should

Bitachon Weekly פרשת וישלח תשפ"ה

improve our Bain Adam La'chaveiro; i.e., Sin'as Chinam. Although we mentioned that despite all the Torah and Mitzvos that a person may have, if he's involved in Sin'as Chinam then he could be like Doeg HaEdomi, Chas V'shalom, who despite being a Gadol B'torah he still lost his Olam HaBah - however, in our Dor, I barely believe that this

is true. Especially with "groups", which is one of the worst forms of Lashon Hara. i.e., when you discuss group that you dislike; today it's a totally new picture. There is general Ruach of acceptance



R' Avigdor Miller (left) and R' Shlomo Wolbe (right)

Heavenly compassion). Criticizing can make things worse, *Chas V'shalom!* (Unless there is a *To'eles* - benefit).

I've heard this type of positive talk from R' Avigdor Miller *Zatzal* and R' Shlomo Wolbe *Zatzal* with good predictions. I wouldn't be so worried about accuracy; and like R' **Avigdor Miller** *Zatzal* says: Better a positive lie

than a negative truth. You are: רחמים מעוֹרר (arouse Heavenly compassion) when you speak nice things about Klal Yisroel. There is tremendous power in person's insistence on seeing good in Klal Yisroel.

that is far more than it used to be. I myself heard from a big name who belongs to a very "hot" group with strong *Shitos*, that he used to feel he had THE only *Shita...* and he has since changed his mind.

He has started feeling that other groups are also just fine; and not only HIS *Derech*. I have definitely noticed a major change and a: מְּקוּפָּה period of tolerance that didn't exist before. *Yidden* have become much more openminded. I am referring to all kinds of *Shitos*. R' Mordechai Schwab *Zatzal* once told me that *Klal Yisroel* is improving, and soon there won't be any more *Lashon Hara* between us. "This is the way a *Yid* should talk: Positive! (and watch it come true!) Talking like this is: מְעוֹבֵר רְחָמִים (arouses

## NOVARDOK

#### Yohrzeit of the Alter of Novardok י"ז כסלו תר"פ

The Bachurim in Novardok (Bialystok) had very little, and when they had to go out for a Shidduch, Rebbetzin Yoffen a"y gave them a special suit that looked at least half-decent. She redd a Shidduch for R' Gershon Liebman Zatzal, and she gave him the suit. He paced back and forth for a while, and then he said that he simply can't wear such a "fancy" suit. (He was totally "out" of Olam HaZeh, and that was the secret of his unusual Simcha). So she told him to break his Middos and Davka

Bitachon Weekly erשת וישלח תשפ"ה

wear it, in order to go against his grain. This did the job, and he wore it!

The Alter Zatzal once wrote a card to a former Talmid who had left Yeshiva. The entire card

had only one word in big letters: איכּה Where are you? One word can change a person's life, and the Alter Zatzal was very powerful in turning people around even with minimal efforts. R' Chatzkel Abramsky Zatzal said that a brief discussion with the Alter Zatzal made him create his famous Sefer, Chazon Yechezkel on the *Tosefta*.

The Velt says that most of us live a life of "quiet desperation". People live a lifetime wanting "this" and "that" in Ruchaniyus and in Gashmiyus. Chazal say: אַין אָדָם מֵת וְחַצִּי תַּאָוְתוֹ בְּיָדוֹ a person does not fulfil even half of his desires in his lifetime. The Novardokers had

unusual Simcha despite

even the worst *Nisyonos. Madregas HaAdam* has a way of getting people to love going against their *Ratzon*, since: עִיקָר חִיוּת הָאָדָם the main existence of a person is for *Shviras* 



R' Chatzkel Abramsky (left) with R' Elya Lopian



Sefer Chazon Yechezkel on the Tosefta

Perhaps this is why we were called: צָבָאוֹת ה' "The army of Hashem" when leaving Mitzrayim. Mitzri: שָׁטוּפֵי זִימָה (steeped in immorality) environment encourages just getting your Ratzon. This produces Atzvus (depression) since: אָדָם מֶת וְחַצִי תַּאֻוָתוֹ בִּיַדוֹ קהלת רבה א לב, ג יג a person never gets even half of what he R' Gershon wants. Zatzal Liebman was unusually B'simcha at all times, including and especially during the Holocaust! They say he was like a Malach! He was once seen walking around as if looking for something. They asked him what he's looking for. He said, "I'm looking for

HaMiddos, and without it, what is the point of living?! (*Gr"a*<sup>26</sup>). Like a soldier feels proud by

proving his fearlessness and his greatness in

challenging adversity. (Mesilas Yesharim<sup>27</sup>).

opportunities to break my *Middos!* זְכוּתוֹ יָגֵן May his merit protect over us, *Amen*. if you keep peeking into *Madregas HaAdam* properly, you can also develop a *Geshmak* in going against your *Ratzon!* 

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחָּזֵק בַּמּוּסְר אַל תֶּרֶף נָצְּרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> מסילת ישרים (פרק יט) אַךְ בַּעֲלֵי הַדַּעָה הָאָמִתִּית אֵינָם צְרִיכִים אֲפְלּוּ לַטַּעַם הַזֶּה, כִּי הֲרֵי אֵין לָהֶם לְכַּוּן עַצְמָם כְּלֶל, אֶלְּא כְּל תְּפְלְתָם לְהַגְּדִּיל כְּבוֹד הַשֵּׁם יִתְבָּרֵךְ, וְלַעֲשׁוֹת נַחַת רוּחַ לְפָנָיו, וְ**כָל מַה שֶּיִּתְגַּבְּרוּ עַכּוּבִים נָגְדָּם** עִד שֶּיִּצְטְרְכוּ הָם יוֹתֵר כֹּחַ לְהַעֲבִירָם, הַנֵּה יֶ**אֱמֵץ לִבָּם וְיִשְׁמְחוּ** לְהַרְאוֹת תִּקֶף אֱמוּנָתָם, **כְּשֹׁר צָבָא הָרְשׁוּם בְּגְבוּרְה, אֲשֶׁר יִבְחַר לוֹ תַמִּיד בַּמְּלְחָמָה הַחֲזְקְה יוֹתֵר, לְהַרְאוֹת תָּקְפּוֹ בְּנִצְחוֹנָה. וּכְבָר מֵרְגָּל זֶה הָעַנְיֵן בְּכָל אוֹהֵב בָּשֶּׁר - וְדָם שֶּיִשְׁמַח כְּשֶּיִיזְדַּמֵן לוֹ מִה שֶּיוּכַל לְהַרְאוֹת בּוֹ אֶל אֲשֶׁר הוּא אוֹהֵב, עַד הֵיכָן מִגִּיע עֹצֶם אַהְבָתוֹ.** 



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

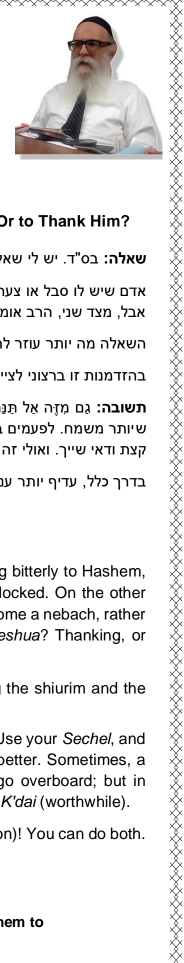
## When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or <u>130#</u> for all shiurim Parshas Vayeitzei 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 335335   | 1:43     | Yiddish  |
| 335336   | :51      | Yiddish  |
| 335339   | 1:03     | Yiddish  |
| 335338   | 1:12     | Yiddish  |
| 335343   | 1:32     | Hebrew   |
| 335345   | 1:26     | Hebrew   |
| 335346   | 1:17     | Hebrew   |
| 335348   | 1:34     | Hebrew   |
| 335347   | 2:43     | Hebrew   |
| 335243   | 3:41     | English  |
| 335244   | 3:58     | English  |
| 335655   | 3:03     | English  |
| 335657   | 5:13     | English  |
| 335245   | 9:30     | English  |
| 335658   | 3:02     | English  |
| 335632   | 47:13    | English  |
| 336756   | 47:32    | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

## Questions To Rabbi Mandel



When Faced with Challenges, Is It More Effective to Cry to Hashem, Or to Thank Him?

שאלה: בס"ד. יש לי שאלה, אם אפשר בבקשה,

אדם שיש לו סבל או צער קשה. הוא רוצה לבכות בכי תמרורים כמו שחינכו אותנו תמיד ש"שערי דמעה לא ננעלו". אבל, מצד שני, הרב אומר שהדרך הנכונה היא לא לבכות ולהתמסכן, אלא להודות ולהודות.

השאלה מה יותר עוזר להיוושע? הודיה או תפילה בדמעות מעומק הלב?

בהזדמנות זו ברצוני לציין שאנו מאד נהנים מההקלטות והעלונים. מחייה נפשות ממש!!!!!!!!!!

**תשובה:** גַם מָזֶה אֵל תַּנַח יָדֶךְ (קהלת ז יח) הכל טוב. עשה כחכמתך. תעשה מה שעולה. מה שיותר מתאים, מה שיותר משמח. לפעמים בנאדם צריך לבכות. אדרבא, זה תרופה להרבה אנשים. אבל לא יותר מדאי, לכאורה, אבל קצת ודאי שייך. ואולי זה כדאי וכדאי.

בדרך כלל, עדיף יותר עניני שמחה. אבל זה לא סתירה. יכולים לעשות שניהם. וה' יעזור שתצליח.

#### **TRANSLATION**

Question: When a person is faced with suffering or pain, he feels like crying bitterly to Hashem, as we are taught: שַׁעֲרֵי דִּמְעָה לֹא נִנְעֲלוּ ברכות לב ב the gates of tears are never locked. On the other hand, Rabbi Mandel always teaches that the right way is not to "cry" and become a nebach, rather just to thank and to thank! Which Derech is more effective in getting a Yeshua? Thanking, or davening with intense feeling and tears?

I would like to take this opportunity to mention that we are greatly enjoying the shiurim and the booklets. They are life-support Mamash!!!!!!!!!

Answer: גָם מְזֵה אַל תַּנַח יָדֶךְ קַהְלֹת ז יַח Don't let go of either one. Both are good. Use your Sechel, and do whatever works. Do whatever suits you, and whatever makes you feel better. Sometimes, a person needs to cry. Aderaba, for many people, it's therapeutic. Not to go overboard; but in measure. Davening is always a way to go, and in fact, may actually be very K'dai (worthwhile).

In general, *Inyanei Simcha* are always better. But it's not a *S'tira* (contradiction)! You can do both. And may Hashem help you to be *Matzliach*.

> You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com