Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



ויגש

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
משה בן פנחס
שרה יהודית בת ביילא
חיה פערל בת בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת ויגש תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- FEAR OF HASHEM IS VERY HEALTHY AND CAUSES A PERSON TO LIVE LONGER
- MOST OF OUR RELATIONSHIP WITH HASHEM SHOULD BE THANKFULNESS
- THE TRUE ANAV IS SOMEONE WHO CAN BE TOUGH, BUT HE ISN'T
- THE TRUE EMUNA IN HASHEM: PEOPLE CANNOT HELP YOU OR HARM YOU; ONLY HASHEM CAN
- THOSE WHO FEEL LONELY ARE ACTUALLY BEING FORCED TO BE CLOSE TO THEIR ONLY FRIEND IN SHAMAYIM
- TO BLOW UP YOUR PAST SINS IS A
   YETZER HARA
- NEVER BE NIS'PAEL FROM YOUR SINS AND WEAKNESSES
- STOP BEING SUCH A TZADDIK
- I'M WAITING FOR THE SEUDAS HODA'AH
- SAYING POSITIVE LIES CAN TRULY INVITE MAJOR YESHUOS
- ONE WHO ISN'T NIS'PAEL FROM THOSE WHO ARE "GREATER" COMES OUT AHEAD
- REALIZE YOUR OWN UNIQUE MAALOS AND BUILD YOURSELF UP
- SOMETIMES WHAT SEEMS TO BE WRONG COULD BE THE BIGGEST MITZVA
- FRUMKEIT CAN BE A KILLER TOO MUCH STRESS AND ANXIETY!
- STORIES OF NOVARDOK

Ma'amad Har

Sinai is full of:

קוֹלוֹת וּבָרָקִים וְעַשָּׁן

thunder and

lightning and

smoke, which

symbolizes

healthy Yiras

Shamayim, and

an awe and

appreciation for

your Creator

### פרשת ויגש

### וַיִּגַשׁ אֵלָיו יְהוּדָה מד יח Fear Of Hashem Is Very Healthy and Causes a Person to Live Longer

There is a time and place for all of us to

approach Hashem and talk our heart out to Him. My sister, Rochel Feder ע"ה filled many notebooks with her letters to Hashem: and she was Zoche to unusually high Madregos. Anybody with Sechel basic realizes how a human is zerominus compared to his Creator, and he is expected to be in a state of tremendous fear for Hashem. This is very healthy, and: יָרָאַת ה' תּוֹסִיף יָמִים משלי יכז fear of Hashem causes one to live longer. (see Rabeinu Yonah1 and

R' Nosson Wachtfogel *Zatzal*<sup>2</sup>). Just like He created you, so is He going to take your *Neshama* away when the time comes, after 120 years.

אָב הָרַחְמָן "My closest *Yedid* and loving Father". *Binyamin* and *Shlomo* were called *Yedidim* with Hashem, and every *Yid* should try to develop a warm and close relationship

Hashem, despite with ongoing fear and awe and admiration beyond words. Hashem wants us to take advantage, and talk to Him as much as possible. Many giants in Klal Yisroel have their roots of greatness due to being very much involved in: שִׁיחָה בֵּינוֹ לְקוֹנוֹ speaking privately with Hashem, especially the Chofetz Chaim Zatzal, who was famous for this, and he encouraged others to do so. You can change your life with

### Most Of Our Relationship with Hashem Should Be Thankfulness

People ask me how does a person have a right to tell Hashem what to do. *Leah Imeinu* is my prime example. Look how she married

יַדִיד נֶפֶשׁ is my prime example. Look how she married יְדִיד נָפֶשׁ is my prime example. Look how she married רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ יִרְאַת ה' תּוֹסִיף יָמִים וּשְׁנוֹת רְשָׁעִים תִּקְצֹרְנָה (י כז) יִרְאַת ה' תּוֹסִיף יָמִים. הדאגות מחלישות הכח, ומקרבות קץ המות. ויראת השי"ת והדאגה על העונות וחסרון עבודת האלקים, לא תקצר את הימים אבל הימים על ימי הירא תוסיף, כמו שנאמר (תהלים סא ז) יָמִים על יְמִי מֶלֶךְ תּוֹסִיף שְׁנוֹתָיו כְּמוֹ דֹר וְדֹר, פירוש, כשני דורות, כי משנה שני חייו יוסיף לו, ואז"ל (בראשית רבה סא ד, דברים רבה א יג) תוספתו של הקב"ה מרובה על העיקר, שנאמר (מ"ב כ ו) וְהֹסַפְּתִּי עַל יָמֶיךְ חֲמֵשׁ עֶשְׂרָה שָׁנָה, ומתחילה לא מלך רק ארבע עשרה שנה. וּשְׁנוֹת רְשָׁעִים תִּקְצֹרְנָה. תענוגות בני אדם מעמידות בנין הגוף מדרך התולדת, וּשְׁנוֹת רְשָׁעִים המתענגים במלאת תאותיהם, והשוברים עול שמים ומנתקים מוסרות, תִּקְצֹרְנָה בחטאים מן המספר הראוי לימי חייהם. (וכעי"ז כתב רבינו יונה בפירושו לאבות, פרק ב משנה ז).

<sup>2</sup> לקט רשימות (ממרן המשגיח דלייקווד רבנו נתן מאיר וואכטפויגל זצוק"ל, נכתב על ידי תלמידו הר' ראובן הכסטר שליט"א, בענין לימוד המוסר ועבודת השם, עמ' ד, מוסר מביא לשמחה) אמר המשגיח, לימוד המוסר ועסק היראה מביא לאדם שמחה בענין לימוד מוסר ועופדת השם, עמ' ד, מוסר מביא לשמחה) אמר המשגיח, נאמר (משלי י כז) יִרְאַת ה' תּוֹסִיף יָמִים, גדולה, ומי שלומד מוסר ונופל בעצבות ח"ו, סימן הוא שלא יודע איך ללמוד מוסר. נאמר (משלי י כז) יִרְאַת ה' תּוֹסִיף יָמִים, ונקרא "יצחק" מלשון "צחוק". והיינו דעסק היראה מוסיף חיות ושמחה להאדם. יצחק אבינו היה הדוגמא של יראת שמים, ונקרא "יצחק" מלשון "צחוק". עשו הרשע היה לו יראה באופן לא נכון, והוא אכן אמר "הנני הולך למות", אך יצחק עמוד היראה "ירנן"!

ובלקט רשימות (בעניני אלול וימים נוראים, הקדמה) רבנו היה אומר שעסק היראה גורם שמחה גדולה לאדם, ולימוד המוסר כראוי נותן לאדם חיות גדולה, ושמחה עצומה וסיפוק הנפש. ומי שלומד מוסר ונופל בעצבות, לא יודע איך ללמוד מוסר. יצחק אבינו שהוא עמוד היראה ."פחד יצחק", שמו היה "יצחק" מלשון "צחוק", יצחק "ירנן". והכתוב אומר (משלי י כז) יִרְאַת ה' תּוֹסִיף יָמִים, וכל עבודת היראה המוטלת עלינו צריכה להיות בגדר של "תוסיף ימים" לא להיפך חלילה. ואמר המשגיח, אדרבה, עסק היראה בלי שמחה יכול להביא לאבדון ח"ו, וכמו שמצינו בעשו שהיה לו יראה, אך בלי שמחה, וזה הביאו למצב של מיתה, וכמו שאמר "הנני הולך למות".

*If we have* 

record books of

Hashgacha

Pratis where

we are always

recording our

Nissim and

Yeshuos, then

Bitachon

becomes easier,

and more

Nissim can

happen

Yaakov against the decision of Yitzchok Avinu, who had her in mind for Eisav HaRasha. Of course we need a Rebbe for everything we do, but often, Hashem desires our utilizing the tremendous Koach HaTefila that a Tzelem Elokim has. Hopefully, most of your relationship should be thankfulness. \*\*\*\*

Hashem gives people who are close to Him many more Yeshuos than other people. They are smart, and thev remembering their Yeshuos, and forgetting all the Tefilos they had that weren't answered. This is why they have great Bitachon! Notice how our daily Tefilos are loaded with the #1 success story of Klal Yisroel, i.e., Yetzias Mitzrayim and Kriyas Yam Suf! A clear sign that Yidden have to also drown themselves in the sweet memories of their personal Yeshuos and answered Tefilos!

וַוַּגַּשׁ אֱלָיו יְהוּדָה מד יח

### The True *Anav* Is Someone Who Can Be Tough, But He Isn't

Rashi says<sup>3</sup> that Yehuda was very tough with Yosef, and he threatened to kill him and Paroh together. Chazal say<sup>4</sup> that Yehuda was ready to destroy the entire Mitzrayim and he started issuing orders to his super strong

brothers. Yet, in the *Pesukim* we see tremendous *Eidelkeit*. He keeps calling *Yosef:* אֲדֹנִי my master, and himself and his brothers and his father: עַבְּדְּךְ your slave. He speaks with warmth and caring, soft as butter. The true *Anav* who is capable to be tough, but he isn't. (*Sifrei Mussar*<sup>5</sup>).

Why doesn't Yehuda just finish him off? He and his brothers had destroyed many Canaani cities; they were all highly successful: מלְמַדֵּי מְלְחָמָה seasoned fighters. Why do they hesitate? Why should they even be: גוֹרֵס (notice) such an evil royal tyrant, whom they thought Yosef was? The answer is that in last week's Parsha they said: ָרָאֱלֹקִים מָצָא אֶת עֲוֹן עֲבָדֵיךָ מד טז Hashem has found the place to collect payment for our sin, and: מַה זאת עָשָׂה אֱלֹקִים לָנוּ מב כח Why is Hashem doing this to us? All they talked about was their: חשש fear that Hashem was punishing them for the only sin they ever did, i.e.: מְכִירַת יוֹסֵף selling their brother *Yosef* for a slave. (*Chazal*).

\*\*\*

### The True *Emuna* in Hashem: People Cannot Help You or Harm You; Only Hashem Can

This behavior is what *Dovid HaMelech* was famous for, and it was the #1 *Zechus* that

<sup>3</sup> רש"י עה"פ וְאַל יִחַר אַפְּךְ (מד יח) מכאן אתה למד **שדבר אליו קשות**. כִּי כְמוֹךְ כְּפַרְעֹה. חשוב אתה בעיני כמלך זה פשוטו. ומדרשו סופך ללקות עליו בצרעת כמו שלקה פרעה ע"י זקנתי שרה על לילה אחת שעכבה (ב"ר). ד"א מה פרעה גוזר ואינו מקיים מבטיח ואינו עושה אף אתה כן. וכי זו היא שימת עין שאמרת לשום עינך עליו. ד"א כי כמוך כפרעה **אם תקניטני אהרוג אותך ואת אדוניך** (ב"ר).

<sup>4</sup> בראשית רבה (צג ח) אמר יהודה לנפתלי, לך וראה **כמה שווקים במצרים**, קפץ וחזר, אמר לו שנים עשר, אמר יהודה לאחיו, אני אחריב מהם שלשה, וטלו כל אחד ואחד אחד, ולא נשאיר בהם איש.

ובתנחומא (ויגש ה) א"ל יהודה, **עכשיו אני אצא ואצבע כל שווקים שבמצרים בדם**, א"ל יוסף, צבעים הייתם מימיכם, שצבעתם כתונת אחיכם בדם, ואמרתם לאביכם טרף טרף, **כיון שראה יוסף שהסכימה דעתם להחריב את מצרים**, אמר יוסף בלבו, מוטב שאתודע להן ואל יחריבו את מצרים.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> חובות הלבבות שער הכניעה (פרק א) אבל הכניעה היא שפלות הנפש ושחותה ומיעוט ערכה אצלה, והיא מידה ממידות הנפש, וכאשר תתיישב בה, ייראו אותותיה על האברים, מהם הלשון הרכה, והקול הנמוך, והענוה בעת הכעס, **ומיעוט הנקמה** אחר היכולת עליה.

The Brisker

Rav Zatzal

would spend

hours saying:

'לִישוּעַתֶּךְ קְוִיתִי ה

I hope for

Your Yeshua,

Hashem!

Dovid had in his entire life, since it earned him to become the: בְּגֶל רְבִיעִי שֶׁבְּמֶרְכָּבָה fourth pedestal of the Heavenly chariot. (Seforim<sup>6</sup>). When the Rosh Sanhedrin, Shim'i ben Gera cursed him and threw stones at him, Dovid said: בְּי ה' אָמֵר לוֹ קַלֵּל שׁ"ב טִז י "It is all from Hashem", instead of killing him. This is the opposite of Sin'as Chinam, and it is the true Emuna in Hashem. You realize what the Chovos Halvavos is constantly stressing: אֵין אֵין הַבּנִּזֶק מִן הַנִּבְרָא אֶלָא מִן הַבּוֹרֵא שער הבטחון פרק ד people cannot help you or harm you; only Hashem can!

Except for Yosef and Yehuda, we know little

about the *Tzidkus* of the *Shevotim*; except for this! And this is indeed *Mamash* everything! This is *Emuna* and *Bitachon*, and lack of *Sin'as Chinam*. And the fact that the *Torah* doesn't get involved in more details of the lives of the 12 giants who were the basis of *Klal Yisroel* can be a proof that the *Torah* has said it all with: מַה זֹּאַת עֲשָׂה אֱלֹקִים לְנוּ מַב ch Why is Hashem (not *Yosef*) doing this to us?!

#### **STORY**

A couple from NY had no children for 6 years. I asked about the *Shalom Bayis*, and indeed there was plenty of bickering. So I suggested working on this, and 9 months later they had a baby boy. The husband told me that whenever his wife acted up against him, he would take it as it's coming from *Shamayim*, and his wife isn't at fault. She picked it up

from him, and started disregarding his insults for the same reason.

As a result, there was *Shalom Bayis*, and *Baruch Hashem* they have a child. When there is *Sin'as Chinam* in any form, either domestic, or being against different types of *Yidden*, then it can cause all kinds of *Yissurim*, *Rachana Litzlan*. It's worth at least working on this, or davening.

### וְאַל יִחַר בְּעֵינֵיכֶם כִּי מְכִרְתָּם אֹתִי מהּ הּ Those Who Feel Lonely Are Actually Being Forced to Be Close to Their Only Friend in *Shamayim*

Yosef told his brothers: "Don't feel bad for

selling me here". How could Yosef tell them not to worry, after having done such a horrific deed, i.e., to sell their own brother as a slave? And indeed, Yosef continues to elaborate how it was all Min HaShamayim and why it was all L'tovah. This is the greatness of Yosef in Bitachon. Perhaps, his very estrangement from the rest of his family, and his unpopularity

among them caused him to be more and more alone with Hashem, growing in *Emuna* and *Bitachon* and in: הַכּּל לְטוֹבָה it is all for the very best!

Those who feel lonely, including:

- Gerim
- Almanos
- Yesomim
- quiet types

6 ספר שמירת הלשון (שער התבונה פרק ח) וּלְשָּיּהְיָה מְקַבֵּל אֶת הַדִּין על עַצְמוֹ בָּאֱמֶת, בְּוַדֵּאי הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא יְרוֹמֵם קְרְנוֹ לְמִעְלָה עֲבוּר זֶה בָּעוֹלָם הַזֶּה וּבְעוֹלָם הַבָּא, כְּמוֹ שָׁמָצִינוּ אֵצֶל דָּוִד הַמֶּלֶךְ עָלָיו הַשְּׁלוֹם, בְּשָׁעָה שָׁקְלֵּל אוֹתוֹ שִׁמְעִי בָּן גַּרָא וְעְפֵּר אוֹתוֹ בְּעֶפֶר, וְרָצוּ עַבְדֵי דָּוִד לְקַנְאוֹת לָכְבוֹדוֹ עֲבוּר זָה, לֹא הִנִּים לָהֶם וְקבֵּל עַל עַצְמוֹ הַדִּין בְּאָמְרוֹ (ש"ב טז י) "ה' אָמֵר לוֹ קֵלֵל", וְאָמְרוּ רַזַ"ל, שָׁבְּאוֹתוֹ שָׁעָה זָכָה דָּוִד לִהְיוֹת הָרְבִיעִי לְרִגְלֵי מֶרְכָּבָה.

ובספר שבט מוסר (פרק כ, אות יט) התשעה עשר, יהא אדם זהיר להיות מן הנעלבים ואינן עולבים, ראה דוד המלך ע"ה ששמעי בן גרא קלל אותו בקללה נמרצה, ורצה אבישי לפגוע בו, ואמר לו דוד: הנח לו, כי אלקים אמר וכו' אולי ירא ה' בעניי וכו', ואף שסקל עליו באבנים ובעפר, אפילו הכי לא הניח לו לעשות לו דבר. ואמר במדרש: באותו פעם נמנו בבית דין של מעלה להיות דוד אחד מארבעה במרכבה.

"Look how frum

(self-critical) I

am!" This is the

best ticket to

depression and

lack of

accomplishment!

- people with inferiority complexes
- people with difficult natures
- those who lack social skills
- people who are plagued by their bad and even addictive habits
- or their many sins and Chesronos
- bachelors
- those feeling left out and incapable
- or people who Stam (without any specific reason) have a tendency for anxiety and depression

Those are the Yosef's who don't realize that they are actually being forced to be

close to their only Friend in Shamayim. There are people who think they are no good, and in truth they are Tzaddikim who hold up the Dor.

They have a major advantage in becoming great in the greatness, of Emuna and Bitachon and insisting it's all good since it's Min HaShamayim.

They aren't so distracted by a noisy social life, and by all the successes of the average human being. Yet, it's very difficult to go tell your "cruel" brothers: "It was all good; don't feel bad!" But this is a grave mistake.

### To Blow Up Your Past Sins Is a Yetzer Hara

So many of us have grown up in a frum atmosphere, where not doing what's proper can be looked at with overexaggerated criticism: "You Rasha who doesn't learn/daven enough; who isn't really nice." All kinds of unending criticisms. Even for real serious Aveiros (Min HaTorah) you can't look at yourself as a Rasha or a fool or a loser. \*\*\*\*\* Look how Yosef insists that his brothers consider their past as only a Chesed Min HaShamayim! It is a Yetzer Hara to blow up your past sins and we all tend to do these things. You try your best to do *Teshuva*, and you move on, no matter what you did. Look how the entire Klal Yisroel is built on 12 brothers who committed the most unheard-of cruelty, i.e., selling an innocent baby brother!

### Never Be Nis'pael from Your Sins and Weaknesses

Of course, we have no true understanding of these giants. Yet, we have a strong message never to be Nis'pael from all our sins and weaknesses; that Davka these: שַבְטֵי קָה holy Shevotim are actually the basis of our holy

> with whom Dovid Sheva. HaMelech was Nichshal in the worst: חַטָא sin of: אַשׁת אִישׁ a married woman, becomes the basis of Malchus Bais Dovid with her son, Shlomo.

nation! Notice how Davka Bas

#### **WARNING**

This is all good: לְמַפְּרֵע after the fact. LE'CHATCHILA, DON'T

EVEN GET NEAR ANY: מֵטָא SIN: קַל אוֹ חמוּר MINOR OR MAJOR. IT'S NOT WORTH IT! And these people didn't really sin the way it looks like. They were Tzaddikei Yesod Olam!

### Stop Being Such a *Tzaddik*

Some people always feel that everything they do is no good, and when something bad happens, they get dizzy in the many possibilities of mistakes and sins that they did, which is causing their failures or problems, etc. Those people need to be extreme in Chazzering the Chazal of: אַל תַּצַדַק הַרבָּה STOP BEING SUCH A *TZADDIK*. You're not a big-enough *Tzaddik* to blame yourself or others for everything! Some people need a lifetime of Chazzering: אַל פּרָבֶּה stop being such a *Tzaddik*. \*\*\*\*\*\*\*\*\*

*In the most* 

impossible

situations a

person should

not give up, and

by speaking

positively, you

invite goodness

to your

situation.

Pele Voetz<sup>8</sup>

Many, many of our *Dor* are loaded with this mentality. And although they should work on laughing at these stupidities, they will still get major *Schar* for their lifetime of pain and anguish, even if it is unfounded. In *Novardok*, they would tell themselves: "You're full of baloney. Deep down you love getting depressed, so now you have some good excuses".

### I'm Waiting for The Seudas Hoda'ah TRUE STORY

Rabbi G. became deathly ill, and he went

"through the mill" for months and months and months. His family went all-out to help him, with the most professional medical services and the best hospitals. Loads and loads of hard work was invested into being "on top" of the recovery situation in *Hishtadlus*, and of course every spare second "more *Tehilim* and more *Tehilim* for *Tatty*".

They were all *M'kabel* (accepted) to say *Ashrei*, *Aleinu*, and *Bircas HaMazon* inside the *Siddur*. This large *Chashuva* family was *Zoche* 

to see *Nisei Nissim* after about a year and ½. (He was in a coma for 6 weeks). Today, Rabbi G. looks like he's 30 years younger; full of life and vitality. When he first got sick, his wife said: "I'm waiting for the *Seudas Hoda'ah*". She kept saying this even during the worst times, when he looked like a shaky

half-a-human, missing all kinds of his faculties.

The Seforim HaKedoshim say<sup>7</sup> that if a person keeps fighting in Tefila, even for a very long time without any success, if he keeps it up without Yi'ush, then he can be Zoche to suddenly have a Yeshua. Even if inside he feels Yi'ush, he should still make sure to speak positively.

#### TRUE STORY

Chaim Kogel came home to find out that their sick relative had a situation that appears to

be a warning sign of more trouble, *Rachana Litzlan*.

Chaim told his: בְּנֵי בַּיָת household that despite the new bad news. they should always mention first all the positive improvements, and thank Hashem for every tiny Ness. And they should avoid mentioning negatives, or at least leave them to be told briefly and only later. Also, they should constantly discuss all the Nissim of their lives, since discussing such things causes new Yeshuos.

As soon as he finished discussing the past positives and the importance of positivism, there was a telephone call that things were not as bad as they thought. Speaking positively literally invites more positive. (see *Rabbi Akiva Eiger*<sup>e</sup>). Even if you meant nothing and were just babbling positives, it

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> פלא יועץ (ערך שקידה) וגם לענין תפלות ותחנונים, **האיש אשר ישקוד לשפוך שיחה**, **ותחנונים ידבר מדי יום יום**, **סוף שתפלתו עושה פירות**, ובפרט אם מתפלל על חפצי שמים או לשם שמים, וכן כתב בספר החסידים שאף מי שאינו הגון **שהקב"ה יעשה בקשתו מתוך שמרבה בתחנונים**, או שמבקש על חפצי שמים הקב"ה שמוע ישמע צעקתו.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> פלא יועץ (להרב הגדול חסידא קדישא ופרישא, כבוד מורנו הרב רבי אליעזר פאפו זצוק"ל, ערך דבור) אסור לאדם שיפתח פיו לשטן, ואפילו אם חרב חדה מונחת על צוארו או שהוא שכיב מרע, אל יתיאש מן הרחמים וידבר טוב ויבא טוב.
<sup>9</sup> דרושי וחידושי רע"א על התורה (עמ' רלט, ד"ה והנה) והנה יש בזה עוד תועלת כי במי שמטיב לזולתו וזה מכיר בטובתו ונותן חודה לו זה גורם שיחזור וייטב עמו כפעם בפעם, אבל אם אינו נותן לו טובה זה גורם שזה מונע טובתו ממנו, וכמו כן אם אנחנו מכירים בטובתנו מן השם יתברך עלינו ומודים ומברכין אותו, זה גורם שיוסיף ד' להטיב עמנו, אבל אם אנחנו כפויי טובה חלילה מבלי לברך ולהלל לד', גורם שימנע ד' הטוב מאתנו ולא יוסיף הראות נפלאותיו וישועתו עמנו. וזהו פירוש הכתוב (תהלים נ כג)

can do wonders for the situation.

### Saying Positive Lies Can Truly Invite Major Yeshuos

The Gemara tells<sup>10</sup> about: יֵהוּא בֶּן נָמְשִׁי Yeihu ben Nimshi who was told by Elisha HaNavi to wipe out the Nevi'ei HaBaal. He tried to trap them, by telling them that he was also a Baal Avoda Zara like them. They trusted him, and they came over to him, and he wiped them all out. The Gemara says that despite his fake statement, he eventually became a Baal Avoda Zara himself, Rachana Litzlan! Imagine! מְּדָה טוֹבָה מְרוּבָּה How much more is

this true in a positive way! How important to keep saying positive lies which can truly invite major Yeshuos!

Sometimes you work and learn about *Bitachon* and feel zero, but in truth you are accomplishing worlds. (*Yesod HaAvoda* of *Slonim*<sup>11</sup>).

### רְדָה אֵלֵי אַל תַּעְמֹד מה ט One Who Isn't *Nis'pael* from Those Who Are "Greater" Comes Out Ahead

Look how Yosef, whom Chazal call<sup>12</sup>: קָטָן the smallest of the Shevotim, orders around his brothers, and tells them to tell his זֹבֵחַ תּוֹדָה יְכַבְּדְנְנִי וְשָּׁם דֶּרֶךְ אַרְאֶנּוּ בְּיֵשַּׁע אֱלֹקִים, ירצה "זֹבֵחַ תּוֹדָה" שמשלם תודות לי להכיר טובתי אליו בזה "יְכַבְּדְנְנִי", וגם ע"י זה "וְשָּׁם דֶּרֶךְ" שמשים שביל ודרך שאחזור עוד ו"אַרְאֶנּוּ בְּיֵשַּׁע אֱלֹקִים", כי באם לא היה נותן תודה ושבח על הנסים שנעשו לו לא היה מראה לו ד' עוד ישועתו. אבל ע"י שזובח תודה לד' גורם ועושה דרך שיראנו ד' עוד בישועתו.

<sup>10</sup> סנהדרין קב א, ואף אחיה השילוני טעה וחתם דהא יהוא צדיקא רבה הוה, שנאמר (מ"ב י ל) וַיּאֹמֶר ה' אֶל יֵהוּא יַעַן אֲשֶׁר הֶטִיבֹתָ לַעֲשׂוֹת הַיָּשָׁר בְּעֵינִי כְּכֹל אֲשֶׁר בִּלְבָבִי עָשִׂיתָ לְבֵית אַחְאָב בְּנֵי רְבַעִים יֵשְׁבוּ לְךְּ עַל כִּפֵא יִשְׂרָאֵל, וכתיב (שם פסוק לא) וְיֵהוּא לֹא שָׁמֵר לְלֶכֶת בְּתוֹרַת ה' אֱלֹקֵי יִשְׂרָאֵל בְּכָל לְבָבוֹ לֹא סָר מֵעַל חַטּאוֹת יָרְבָעם אֲשֶׁר הֶחֱטִיא אֶת יִשְׂרָאֵל, מאי גרמא ליה, אמר אביי, ברית כרותה לשפתים, שנאמר (שם פסוק יח) אַחָאָב עָבַד אָת הַבַּעַל מעָט יַהוּא יַעַבדִנּוּ הַרבָּה.

(ביאור דברי הגמ', (דהא יהוא צדיקא רבה הוה) יהוא היה מלך ישראל על פי נביא, ונצטוה ע"י הנביא להרוג את כל בית אחאב שהיה אחאב מלך ישראל ואחריו מלכו מצאצאיו והיו רשעים גדולים ועשו את הבעל, ויהוא כשנמשח היה צדיק גדול ועשה ככל שנצטוה ע"י הנביא ולא השאיר שריד לבית אחאב, ובכל זאת כתוב שהשאיר את העגלים שעשה ירבעם ולא השמיד אותם ואח"כ גם הוא בעצמו עבד אותם, ואומרת הגמ' דמה גרם לו לטעות ולעבוד את העגלים של ירבעם הרי היה בתחילה "צדיקא רבא", ורבא אומר שראה חתימתו של הנביא אחיה ולכן טעה וחזינן שגם אחיה טעה וחתם, ומש"כ "יהוא צדיקא רבא" הכוונה כשנמשח למלך וזה שאלת הגמ' מה גרם לו לזוז מצדקתו. (שנאמר אַחְאָב עָבַד אֶת הַבַּעַל מְעָט יֵהוּא יַעַבְדֶנּוּ הַרְבָּה) בנ"ך מסופר שיהוא השמיד את הבעל שעשה אחאב, וכן את כל עובדי הבעל, ומה עשה, קרא לכל עובדי הבעל בערמה ואמר שגם יהוא רוצה לעבוד את הבעל ששה אחאב, וציוה לכנוס לשם את כולם והרגם באותו מעמד, וזה כוונת הגמ' שכיון שהוציא מפיו שגם הוא רוצה לעבוד את הבעל נעשה כך בסוף משום "ברית כרותה לשפתים", וזה גרם לו לטעות לפי אביי, ולפי רבא טעה ע"י שראה חתימתו של אחיה השילוני. ספר ביאורים וליקוטים על מסכת סנהדרין פרק חלק, לר' אברהם ברוך קנובלוביץ, ב"ב תשעח, עמ' קלח)

<sup>11</sup> תורת אבות (מאמרים על התורה והמועדים ושערי עבודת ה', מאת מרנן ורבנן שושלת לכובי'ץ-קוברין-סלונים, ח"א ראש השנה אות מט, בשם הס"ק מסלונים, בעל יסוד העבודה) זָכַרְתִּי לָךְ חֶסֶד נְעוּרַיִךְ אַהֶּבַת כְּלוּלֹתָיִךְ לֶכְתֵּךְ אַחֲרֵי בָּמִּדְבָּר בְּאֶרֶץ לֹא זְרוּעָה. חסד נעוריך הוא מה שהאדם מתחיל בעבדות בעת שהוא עדיין בחשכות בלי הארת הדעת ואינו מרגיש שום טעם ותשוקה בעבודה, אלא שמתוך אמונה פשוטה בה' יְקָרֶה לו עבודתו ית' יותר מכל החיים, וזהו חסד נעוריך, לכתך אחרי במדבר, היינו בעת שיצאו ממצרים, שהיו שקועים בחומריות ולא היתה להם הארת הדעת, ובכ"ז הלכו במדבר באמונה פשוטה שהאמינו כי ה' יתן להם כל צרכיהם, וזה חשוב ויקר מאד בעיני ה'.

ושם בחלק שני (דרכים בעבודת הבורא, עמ' קפא, אות סו בשם הסבא קדישא הנ"ל) מאה"כ (תהלים קלד א) כֶּל עַבְדֵי ה' הָעֹמְדִים בְּבֵית ה' בָּלֵילוֹת. עיקר הנח"ר לפניו ית' הוא ממה שיהודי עושה ומתחזק בעבודת ה' אפילו בעת שהדבר קשה עליו, בעת שאין לו מוחין ובכ"ז אינו משנה וגורע מעבודתו ותפלתו ותורתו כמקדם, ומקבל גם ירידתו באהבה ואומר בלבו שאינו כדאי לעבוד את ה' אפילו באופן זה ורק מרוב רחמי ה' המרובים הגיע וזכה לזה, וכשיעזור לי ה' וירים אותי ממצבי הנוכחי אעבדנו יותר נאשר עם לבבי, עבודה כזו יקרה בעיני ה' מאד מאד, וע"ז נאמר עבדי ה' העומדים בבית ה' בלילות.

ובבאר אברהם (לבעל יסוד העבודה מכתב כט) ולכן צריך אדם לומר הי"ג אני מאמין קודם התפלה ואפילו אם רואה שלבו אטום ואינו מרגיש לא יפול מזה, כי ענין התגלות אמונה היא בבחינת מתנה, ויאמין אשר הוא מאמין, כי אמונתו לעד קיימת אלא שהיא נסתרה.

<sup>12</sup> בראשית רבה (צג י) וְלֹא יָכְלוּ אֶחָיו לַעֲנוֹת אֹתוֹ כִּי נִבְהָלוּ מִפֶּנָיו, אבא כהן ברדלא אמר, אוי לנו מיום הדין אוי לנו מיום התוכחה, יוסף קטנן של שבטים היה, ולא היו יכולים לעמוד בתוכחתו, הה"ד וְלֹא יָכְלוּ אֶחָיו לַעֲנוֹת אֹתוֹ כִּי נִבְהֲלוּ מִפְּנָיו. לכשיבא הקב"ה ויוכיח כל אחד ואחד לפי מה שהוא, שנאמר (תהלים נ כא) אוֹכִיחֵךְ וְאֵעֲרְכָה לְעֵינֵיךְ, על אחת כמה וכמה.

The more

you build

your self-

esteem and

believe that

father: רָדָה אֱלַי אַל תַּעֲמֹד מה י "Come now; don't waste any time!" His brothers are super powerful spiritually (all Gedolei Yisroel) and physically (they could have destroyed Mitzrayim with ease), and he acts like their boss and: מייעץ mentor. And later he tells them: אַל תִּרְגָזוּ בַּדָּרֶךְ מה כד "Don't lose your cool on the road"; all kinds of advice and orders. Yosef hasn't changed in the least. From his

youth, he insisted to tell them his seemingly arrogant dreams, with everyone bowing down to him, including his own parents! The Gemara tells<sup>13</sup> a story about two Jewish captives who acted like princes over their master with their tremendous *Chochma*. Their captor, who was a Goy, was so impressed with them, that he brought them to his house, he made them a big Seuda, and danced before them. Then he kissed them on their heads. praised Hashem and he choosing the children of Avraham Avinu, who wherever they go, they

become: שַּׁרִים לַאֲדוֹנֵיהֶם the princes over their masters.

He set them free and sent them home in peace. Avraham Avinu started off his life with terrible persecutions, from Nimrod and his own father, who gave him over to *Nimrod* to be burned. He was called "Avraham Ha'lvri", since he was "over" the "other side", i.e., against the entire world. (Chazal14). In the end, he became: נשיא אלקים אתה בתוכנו כגו a prince, and they would do anything for him, as they said: בָּמִבְחַר קָבָרֵינוּ קבֹר אֶת מֶתֶךְ כגּוּ "Take only the best".

> Avraham Avinu had no Hispa'alus from people. His name was: אַב רָם an "exalted father" and: שָׂרָה Sara means: שַׂרֶרָה rulership. This was Yosef HaTzaddik. who Nis'pael from the entire Mishpacha despite its greatness. He was always smarter than everyone, and he came out ahead. Chazal say15 that so much Chochma, Bina, De'ah and Sechel were given to Klal Yisroel to be used to acquire Bitachon. Nothing changes Yosef, and even as a slave in the house of Potiphar, he says: אינֵנּוּ גָדוֹל בַּבַּיִת הַזֻּה מְמֵנִי וישב לט ט "There is nobody greater than me".

### Realize Your Own Unique Maalos and **Build Yourself Up**

The Chovos Halvavos says16 that Middas Hish'tavus, i.e., where you don't care if

Hashem can do miracles in making you great, the more it can actually become true

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> סנהדרין קד א, רַבַּתִי בַּגוֹיָם שַׂרָתִי בַּמדינוֹת (איכה א א) אמר רבא אמר רבי יוחנן, כל מקום שהן הולכין נעשין **שרים לאדוניה**ן. תנו רבנן, מעשה בשני בני אדם שנשבו בהר הכרמל, והיה שבאי מהלך אחריהם, אמר לו אחד מהם לחבירו, גמל שמהלכת לפנינו סומא באחת מעיניה, וטעונה שתי נודות אחת של יין ואחת של שמן, ושני בני אדם המנהיגים אותה אחד ישראל ואחד נכרי. אמר להן [שבאי] עם קשה עורף, מאין אתם יודעין, אמרו לו, גמל מעשבים שלפניה מצד שרואה אוכלת, מצד שאינה רואה אינה אוכלת, וטעונה שתי נודות אחת של יין ואחת של שמן, של יין מטפטף ושוקע, ושל שמן מטפטף וצף, ושני בני אדם המנהיגים אותה אחד נכרי ואחד ישראל, נכרי נפנה לדרך וישראל נפנה לצדדין, רדף אחריהם ומצא כדבריהם, **בא ונשקן על** ראשן, והביאן לביתן ועשה להן סעודה גדולה והיה מרקד לפניהם ואמר ברוך שבחר בזרעו של אברהם ונתן להם מחכמתו, ובכל מקום שהן הולכים נעשין שרים לאדוניהם, ופטרן [והלכו] לבתיהם לשלום.

בראשית רבה (מב ח) וַיַּגֵּד לְאַבְּרָם הָעִבְרִי (לך יד יג) רבי יהודה ורבי נחמיה ורבנן, רבי יהודה אומר, **כל העולם כולו מעבר** <sup>14</sup> אחד והוא מעבר אחד, ר' נחמיה אמר, שהוא מבני בניו של עבר, ורבנן אמרי, שהוא מעבר הנהר, ושהוא משיח בלשון עברי. <sup>15</sup> תנא דבי אליהו רבה (יח לא) ברוך המקום ברוך הוא שבחר בכם בישראל מתוך שבעים לשונות, **ונתן בכם חכמה בינה דעה** והשכל שתהיו בוטחין בו בכל עת ובכל שעה.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> חובות הלבבות (שער יחוד המעשה, פרק ה) וכבר אמרו על אחד מן החסידים, שאמר לחבירו: הנשתוית? אמר לו: באיזה ענין? אמר לו: **נשתוה בעיניר השבח והגנות**, א"ל: לא. א"ל: א"כ עדיין לא הגעת. השתדל, אולי תגיע אל המדרגה הזאת, **כי** היא העליונה שבמדרגות החסידים ותכלית החמודות. (תכלית כל המעלות החמודות, וכן דניאל איש חמודות. פת לחם).

people love you or hate you, is Tachlis HaChamudos, the most desirable Midda. Perhaps this is why Yosef wasn't Nichshal in: לא תַחְמֹד אֲשֶׁת רֱעֶךְ יתרו כ יד desiring another person's wife (the wife of *Potiphar*), since he had the truest of desires, Middas Hish'tavus. No matter how low you may feel like a "captive" in a world of tremendous pressure to make impressions on others, you can remember Yosef and Avraham Avinu, and realize our own unique Maalos and build yourself up.

If you are an: עַקשַׁן (stubborn person), then the day will come that you can be in a sense a: שַׂר לַאַדוֹנַיו princes over your master, since everyone has qualities that even the greatest

Gedolim don't have. We are a: מַמַלַכָת כֹּהַנִים nation of princes. (*Rashi*<sup>17</sup>). The Yetzer Hara makes you spend a lifetime

potential.

מעשה איש <תולדות החזון איש> - ה / יברוב, צבי בן משה יצחק אהר delving on all those areas that you are inferior to others, and there goes all that lost

There was a 10<sup>th</sup> grade *Rebbe* in Lakewood who observed that each Bachur in the end turns out the way he sees himself. If you think you're a *Gadol*, and keep being an: עַקּשָׁן (stubborn) about constantly seeing your Maalos (even if it's is your struggles and weakness that others don't have, and you see yourself as a Baal Ma'ala for this very reason), you will grow much more and acquire more and more Kochos, Hashem's help.

Especially if you have the Chochma of learning lots of *Invanei Bitachon* like Yosef, you'll grow L'maala Min HaTevah. Look at the persistent chutzpa that Yosef had! He ended up being the Yesod of Klal Yisroel, who paved the way for Middas HaYesod and Kedusha through his purity in Mitzrayim.

### וְלֹא יַכְלוּ אֶחַיו לַעֲנוֹת אֹתוֹ כִּי נָבְהַלוּ מִפָּנַיו מה ג The True Smart and Shrewd People Are Those Who Are Always Involved with Hashem

Look what a super comical trick Yosef appeared to play on his brothers! This is a most remarkable fascinating story you can

> imagine! The Alter of Novardok Zatzal said that only a Chevra'man in: מִילִי דְעַלְמָא worldly matters capable being

with the Yetzer Hara also. For good reason Yosef was the *Melech* of all: שׁוֹמרי הבּרית those who guard their purity, and he conquered an extremely difficult Yetzer Hara while being a young Bachur all alone in Mitzrayim, and not giving in to all the Kavod he would get from the wife of Potiphar. Of course, it was his extreme closeness to Hashem, and with every step he took: שַׁם שַׁמַיִם שָׁגוּר בַּפִּיו he was always mentioning the name of Hashem. (Rashi<sup>18</sup>). The true smart and shrewd people are those who are always

חלק ב' סי' קמ"ט).

"לפעמים צריכים לעבוד את הקב"ה ביצר הרע!"

כותב הג"ר שמואל דוד הכהן מונק זצ"ל: נכנסתי למרן זצ"ל ביחד

עם בחור אחד שעסק במלאכה, ואביו ואמו מוחים בו שלא יילך לישיבה

מחמת קושי פרנסה, ואמר לו מרן שיילך ללמוד שהרי יעקב לא נענש שהיה

בבית שם ועבר. שאל הבחור: אפילו לברוח מהבית באמצע הלילה? וענה

הן. אמר לו הנ"ל שקשה שלא לשמוע לאב, ואמר: **לפעמים צריכים לעבור** 

להקב"ה ביצה"ר! ושאל אם יכתוב לאמו, ואמר: לא. [ולבסוף אותו בחור

נתעלה והיה לת״ח גדול מאוד ואביו ואמו שמחו בו]. (ספר ״פאת שדר״, שו״ת

9

<sup>ַ</sup>רָּנִים הָיוּ. פרשת יתרו עה"פ וְאַתֶּם תִּהְיוּ לִי מַמְלֶכֶת כֹּהָנִים (יט ו) שָׂרִים, כמה דאת אמר (ש"ב ח יח) וּבְנֵי דָוִד כֹּהָנִים הָיוּ. רש"י עה"פ כִּי ה' אַתּוֹ (לט ג) שם שמים שגור בפיו. <sup>18</sup>

involved with Hashem. And their expertise in: מילי דעלמא worldly matters makes them Gevaldig in: מֵילִי דְשָׁמֵיַא spiritual matters. The Alter of Novardok Zatzal was once a supersuccessful businessman, and in Novardok they viewed fighting with the Yetzer Hara a big "business", with plenty of profit.

### **Sometimes What Seems to Be Wrong** Could Be the Biggest *Mitzva*

The masterpiece story of how Yosef fooled his brothers so long (and they were certainly brilliant people) is like an example of how he won over his Yetzer Hara when he was confronted with the wife of Potiphar. Notice how starting from: וַיַעקבנִי זָה פַעמיִם כז לו the two master tricks Yaakov played on Eisav, we have Shimon and Levi tricking Shechem, also

a beautiful A-1 successful victory against a whole city, and killing the *Melech* and the prince, with plenty of money from the: שַׁלֵל spoils of war. \*\*\*\* No doubt this is also a Mashal of these Tzaddikim's own Milchemes two HaYetzer. And then we have Rochel stealing her father's T'rafim, and the Shevotim lying to Yaakov about: חַיָּה רַעָה אֲכָלָתְהוּ לֹז כ Yosef being eaten by a wild animal. This family is loaded with trickery and deceit! By Avraham and Yitzchok we don't find this, but starting from Rivka who encouraged Yaakov to trick his father (Yitzchok), we find a

family loaded with all kinds of: שַקרים lies, L'shem Shamayim!

"Those Jews aren't straight". When Leah

went along with Lavan's switching brides, Yaakov asked Leah how she could go along with such a thing. She replied: "I learned it from you, when you tricked your father". (Medrash<sup>19</sup>). It seems like Rivka was #1, since she is praised for being tricky Lavan's sister and tricky Besuel's daughter and from the tricky city of Aram. (Rashi<sup>20</sup>). Why is she praised for this? Because she was the perfect new member for Klal Yisroel, who could come out pure from such a Makom Tum'ah and deceit, and could be a guide for future Doros (generations).

### Be Shrewd and Cunning in Yiras Shamayim

She knew how to trick the Yetzer Hara and gave lessons to Yaakov! (Lavan is for sure a

symbol of the Yetzer Hara. And she sent Yaakov to Lavan, since she already taught Yaakov how to trick Eisav: now he'll know how to deal with Lavan). These Yesodos are extremely important. הַוֵי עַרוּם בִּיָרָאָה ברכות יז א Be shrewd and cunning in Yiras Shamayim! (Shimshon HaGibbor was total trickery, fooling and trapping the Pelishtim all his life. Surely he was called "Gibbor" also because of his strength and trickery with his own Yetzer Hara. And he was from Shevet Dan, whose symbol was a Nachash

Creator of the world doesn't want us to be

(snake), like: והַנַּחַשׁ הַיָה עַרוּם בראשית ג א a sneaky snake. I heard in the name of the בורא עולם :Chofetz Chaim Zatzal that the

The smart

person

gets

Shikor

from

Torah

instead of

Shíkor

from

Olam

HaZeh

מדרש תנחומא (בובר) ויצא יא, וַיְהִי בָעֶרֶב וַיִּקַּח אֶת לֵאָה בִתּוֹ וגו' (כט כג) כל הלילה היתה עושה עצמה כרחל, כיון שעמד <sup>19</sup> בבקר והנה היא לאה, אמר לה בת הרמאי למה רמית אותי, **אמרה לו ואתה למה רמית אביך**, כשאמר לך האתה זה בני עשו, ואמרת לו אנכי עשו בכורך, ואתה אומר למה רימיתני, ואביך לא אמר בא אחיך במרמה.

ובבראשית רבה (ע יט) וכל ההוא ליליא הוה צווח לה רחל והיא עניא ליה, בצפרא והנה היא לאה, אמר לה מה רמייתא בת רמאה, לאו בליליא הוה קרינא רחל ואת ענית לי, אמרה ליה, **אית ספר דלית ליה תלמידים**, לא כך היה צווח לך אבוך עשו, ואת עני ליה.

רש"י בפרשת תולדות עה"פ בַּת בְּתוּאֵל הָאֲרַמִּי מִפַּדַּן אֲרָם אֲחוֹת לָבָן (כה כ) וכי עדיין לא נכתב שהיא בת בתואל ואחות לבן  $^{20}$ ומפדן ארם, אלא להגיד שבחה שהיתה בת רשע ואחות רשע ומקומה אנשי רשע, ולא למדה ממעשיהם.

frum as much as He wants us to be smart. A Yungerman told me that he just developed high blood pressure. I asked him about his learning, and he said he has non-stop Hasmada. I told him to learn less! The Chofetz Chaim got sick because of his Hasmada, and in Radin, they took walks during Bain HaSedarim (lunch-break) because of him. Some people need much more arrogance, and it would save them, in Ruchaniyus and in Gashmiyus.

I know people who *Davka* eat and/or drink before davening, and they end up finishing *Shas* because they're ready to wake up and

learn quicker, knowing there is something delicious in Gashmiyus waiting for them. For many people, a Daf Yomi or a Geshmake Chavrusa, or a Yeshiva where the person is ahead of everybody even though it is of a

lower caliber, can save a person!

Sometimes being a schmoozer without guilt can save a person, and it's worth all the *Bittul Torah* (but for others it's a total waste of time and a sin). Going to an out-of-town community without all the *Kedusha* that we desperately need can sometimes put a *Yid* on his feet for life (I've seen this first hand many times). Every case is different. What could be a *Mitzva* for *Yankel* is an *Aveira* for *Berel*. A strong *Mussar Seder* or loads of *Shaar HaBitachon* (and/or Bitachon Weekly) can save thousands!

### You May Need to Do Some *Kulos* Since Your Health, Or Sanity, Or *Kavod* Is at Stake

Some people need loads of vacationing. You may desperately need some *Kulos* (leniencies) that you always despised, but your health, or sanity, or *Kavod* is at stake. Of course, you need a *Rebbe*. A *Seder* in *Iyun* (learning in depth) can save you, even though you'll be missing so much *Yedi'as HaTorah* (*Beki'us*), but your sanity thrives off *Iyun!* Or writing a *Sefer* or making a *Vaad*. There are more *Kulos* (leniencies) that I'd rather not write for the public. It has to remain

Torah She'bal Peh (unwritten).

know of woman who was given a Heter by R' Ahron Kotler Zatzal to do something that was normally frowned upon! Of course, you can't be Matir (erase): the כַּל הַתּוֹרָה כּוּלָה

entire Torah Chas



The Chofetz Chaim in front of his house in Radin

V'shalom, and you need a Rebbe who is a Talmid Chochom and Yarei Shamayim, hopefully with a Mesora from his Rebbe. I know people who were saved by having a new Rebbe or a new Derech.

### Frumkeit Can Be a Killer - Too Much Stress and Anxiety!

Sometimes being narrow minded and staying "in the box" is just perfect, and sometimes it's poison. I speak to thousands of people, and often *Frumkeit* can be a killer, *Rachana Litzlan*. Too much stress and anxiety! Sometimes a person needs a lifetime of

The Yetzer

Hara ísn't

stupid, and

he uses the

Torah and

your

"honesty" to

ruín you. So,

so many

frum

Cheshbonos

are total

Vetzer Hara

(see R' Elyashiv Zatzal<sup>21</sup>) For many, many people, their main "religion" is: וּבָחַרָתַּ בַּחַיִּים נצבים ל יט choose life, meaning: כְּפָשׁוּטוֹ in the literal sense, stay alive! (Or: וַחַי בָּהֶם you shall "live" with the *Torah*). Making sure you're a basically happy content and relaxed person might be more important to you than: כַּל the entire Torah התורה כולה *Mamash*. And it's the true *Ratzon* Hashem, even though you don't feel like such a big Tzaddik. Or else your kids could be hurt, Chas V'shalom, or your body could rebel, Chas V'shalom, and it's obvious. Some people may have to spend a lifetime repeating: חַמִּירָא

סַכַּנְתָּא מֵאִיסוּרָא חולין יא (avoiding life-threatening situations is more serious than the laws of the *Torah*). They can't always afford those lofty dreams in *Ruchaniyus* or *Gashmiyus*; it could hurt them.

For many, many people, being a *Baal Ga'ava* is the biggest *Mitzva*. R' Kalman Krohn *Zatzal* told me he wishes there'd be much more *Ga'ava*. *Anava* could cause all kinds of serious problems, in *Ruchaniyus* and *Gashmiyus*. And if *Ga'ava* bothers you so

much, notice the: הַנְהָגוֹת practices of *Yosef HaTzaddik*, who seemed extreme in his: 'יְגְבָּהּ לְבוֹ בְּדַרְכִי ה' lifting his heart in the service of Hashem, and look what became of him! It seems like: טוֹב עַבִירָה לְשִׁמְהּ הוֹרִיוֹת יַב an *Aveira Li'shmah* is good! There was an *Adam Gadol* who did strange things, and R' Hutner *Zatzal* 

respected him despite. Many Tzaddikim and Shitos seem to be arrogant, but they know what they're doing, and they Davka thrive because of this. And even if you're doing everything all wrong, don't worry. Since you have no choice, Hashem will still help you! In our Dor especially!

And if there are no *Eitzos* (solutions) for you, and you feel like a stressed-out half-a-*Meshugena* who's all *Tzu'tumult* (confused), don't worry. You've got plenty, plenty company, especially these days. And some of the most *Chashuva* people you know could actually be quite worse than you,

even though on the outside it looks like they've "got it all"! Don't trust any outside impression; I know from plenty experience. You can respect everybody, but don't turn people into "gods"!

## **NOVARDOK**

Novardok had people who were oozing with goodness, and an eye witness told me that

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> הערות רבינו הגרי"ש אלישיב זצוק"ל על מסכת סוטה (שיעורי מרן רבן ומאורן של ישראל הגאון רבי יוסף שלום אלישיב זצוק"ל, מהדורא חדשה ירושלים תשעד, עמ' מב) על הגמ' סוטה ז ב, א"ר שמואל בר נחמני אמר רבי יוחנן, מאי דכתיב (ברכה לג ו-ז) יְחִי רְאוּבֵן וְאֵל יָמֹת וְזֹאֹת לִיהוּדָה? כל אותן שנים שהיו ישראל במדבר, היו עצמותיו של יהודה מגולגלין בארון, עד שעמד משה ובקש עליו רחמים, אמר לפניו: רבונו של עולם, מי גרם לראובן שהודה? יהודה! וְזֹאֹת לִיהוּדָה.

והעיר על זה ר' אלישיב: מי גרם לראובן שיודה יהודה. לכאורה הודאת יהודה במעשה תמר גבורה גדולה הרבה יותר, **אך** כשגורם לאחר עדיף.

when he spent some time in *Novardok*, his uncle took care of him more than a father for his son. When I spent a few weeks in Bussières with R' Gershon *Zatzal*, I had the feeling that I was always on his mind. He was always looking at me and praising me without end in public and in private.

More than anything, I remember his constant nodding approval when people did something

positive. Always giving support and appreciating. And everything with a smile. He admired this one and that one. Especially Torah builders. He once asked a major Israeli Torah builder:



R' Gershon Liebman (center) with his Talmidim

פַּהְהַ פֹּחֲבָּ How do you do this? I'm so impressed! I once watched him having a conversation with a big Baal Kish'ron in his Yeshiva. He spoke with Derech Eretz and admiration for the Chashuva Yungerman. \*\*\*
This is despite the fact that this person could have been his grandson. He felt that this Yungerman should write a Sefer with his Chidushei Torah, and he kept telling him: "Don't forget to mention whatever they had been discussing in your Sefer". Everything was laughter and laughter. He was always in a good-humor mode. Once a girl from his seminary approached him and started talking to him.

high for ter) with his Talmidim our generation. For us, any Simcha is good. But it's still an ideal to strive for). I know a Novardoker Yungerman who has a daily long Seder in Shaar HaBitachon. He said that the day he doesn't learn about Bitachon, his wife and children are in trouble; he becomes snappy and irritable and depressive.

When she left, he told me, "She's asking me

for money", and he started laughing. When

his Talmidim brought over their children for a

Bracha, he would put his two hands on their

cheeks and kiss them on their foreheads and

smile. He laughed very easily; in fact, he

didn't know how to stop laughing. His hours

and hours of learning Mussar about Bitachon

He

told

that

that

from

once

person

should

his

the

right

make sure

Simcha is

source (of

this is too

course,

coming

me

а

The greatest enjoyment and *Geshmak* in the world is learning *Shaar HaBitachon*, or other holy *Seforim* on *Bitachon*. Nothing is sweeter than developing a *Geshmak* in turning to Hashem to calm you down on ALL issues, such as when people are hurting you, *Parnasa*, and health.



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

### When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

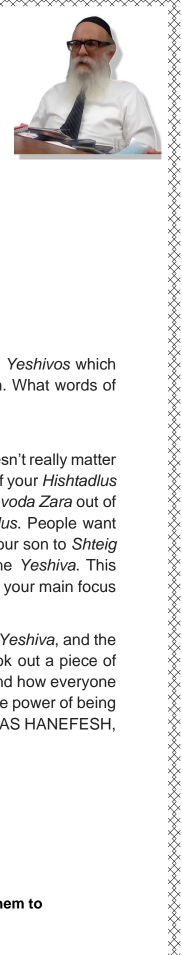
#### Parshas Mikeitz-Chanukah 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 339436   | 3:12     | English  |
| 339438   | 3:47     | English  |
| 339437   | 8:54     | English  |
| 339843   | 45:21    | English  |
| 339871   | 3:55     | English  |
| 339869   | 4:39     | English  |
| 339879   | 6:31     | English  |
| 340831   | 42:18    | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### Rejected From All Yeshivos

**Question:** My son is a good *Bachur* in 8th grade. We applied to a few *Yeshivos* which we were hoping would accept him, but we got rejected from all of them. What words of encouragement can the *Rav* give me while going through this "*Parsha*"?

Answer: I once heard from R' Mordechai Schwab Zatzal, who said: It doesn't really matter which Yeshiva you go to. Of course, you have to do your Hishtadlus. But if your Hishtadlus is not working, then there is a reason behind it. We shouldn't make an Avoda Zara out of a Yeshiva, and we shouldn't make too big of an emphasis on Hishtadlus. People want everything the way they want it to be, even in Ruchaniyus. If you want your son to Shteig and do well, you also have to Shteig, and not get carried away with the Yeshiva. This whole "Yeshiva system" was planted by Hashem to make us Shteig. Put your main focus on your child, and not on the Yeshiva.

I recently had a similar situation. My grandson wanted to go to a certain *Yeshiva*, and the chances of him getting in did not look good. You know what I did? I took out a piece of paper, and wrote down a whole story, of how he got in to the *Yeshiva*, and how everyone was calling up to say *Mazal Tov...* and sure enough, he got in! That is the power of being positive and having *Bitachon!* THE MAIN THING IS TO HAVE MENUCHAS HANEFESH, AND THEN YOU WILL BE MATZLIACH.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com