Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



אחרי-קדושים

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס
שרה יהודית בת ביילא
חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

אחרי-קדושים תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- THE MORE A PERSON SUFFERS, THE MORE GOODNESS HE WILL GET IN THE END
- DON'T BE NIS'PAEL FROM PAIN AND STRUGGLES – THEY ARE THE TREASURES AND SIMCHA OF YOUR LIFE!
- THE MISTAKE OF THE UNIVERSE: NOBODY APPRECIATES YISSURIM! (EXCEPT FOR THE CHOFETZ CHAIM ZATZAL)
- ABSTAINING FROM SIN IS THE GREATEST FORM OF SELF-RESPECT
- VEERING FROM KEDUSHA MEANS CHOOSING A LIFE OF SHAME
- EVERY TIME YOU WATCH YOUR EYES, YOU GROW IN KEDUSHA AND SELF-ESTEEM
- STORIES OF NOVARDOK

# פרשת אחרי-קדושים

גָזֵל וַעֲרָיוֹת עַל אַחַת כָּמָה וְכָמָה שֶׁמְקַבֵּל שָׂכָר משנה סוף מכות

## The More a Person Suffers, The More Goodness He Will Get in The End

Chazal say<sup>1</sup> that when a person is faced with a Yetzer Hara and he has to overcome a

strong desire like *Arayos*, he gets much more *Schar*, since: לְפוּם צַעֲרָא the reward increases according to your pain. As soon as we came to *Mitzrayim*, it says: וְּכָאָשֶׁר יְעַנּוּ the more אֹתוֹ כֵּן יִרְבָּה וְכֵן יִפְרֹץ שׁמוּת א יב the more pain the *Mitzri'im* gave us, the more we multiplied and flourished. \*\*

This *Passuk* is an introduction to our *Avoda* in *Mitzrayim*. Hashem had to have us suffer for 200 years, but beforehand, He showed us that there is a light at the end of our tunnel; and *Aderaba*, the more a person suffers, the more goodness he will

**get in the end.** Notice how much safer it is to walk on a Jewish block than by Gentiles. This is because at the onset of *Klal Yisroel's* 

existence, they had lots of pain.

People who suffer have a heart, and have healthy *Hachna'a*. Indeed, the flat *Matza* symbolizes the *Hachna'a* we acquired at the beginning of our existence by being *Avadim* (slaves). Just like those hard-working people

usually are better off financially, so do suffering people end up with much more *Simcha* in *Olam HaZeh* and/or *Olam HaBah*.

Don't Be *Nis'pael* from Pain and Struggles – They Are the Treasures and *Simcha* of Your Life!

Those who had their own pain, understand how to help others. Every inch of *Yissurim* in your life is really a gold mine. The Jew gets *Kriyas Yam Suf* and *Matan Torah* and *Mon* and *S'lav* (fatty delicious birds) and *Eretz Yisroel* and *Olam HaBah*. The more he

toils in *Torah* and *Mitzvos*, the more reward. R' Nosson Wachtfogel *Zatzal* said<sup>2</sup>: "Not a drop of sweat will be overlooked".

The rejection we suffer in our personal lives means Hashem will be

^ משנה סוף מכות (ג טו) רַבִּי שִׁמְעוֹן בַּר רַבִּי אוֹמֵר, הֲרֵי הוּא אוֹמֵר (ראה יב כג) רַק חֲזַק לְבִלְתִּי אֲכֹל הַדָּם כִּי הַדָּם הוּא הַנְּפֶשׁ וְגוֹ', וּמָה אִם הַדָּם שֶׁנַפְשׁוֹ שֶׁל אָדָם קָצָה מִמֶּנוּ, הַפּוֹרֵשׁ מִמֶנוּ מְקַבֵּל שָׁכָר. נְּזֵל וַעֲרִיוֹת שֶׁנַפְשׁוֹ שֶׁל אָדָם מִתְאַוּה לָהֶן וּמְחַמְּדָתָן, הַפּוֹרֵשׁ מֵהֶן עַל אַחַת כַּמָּה וְכַמָּה שֶּיִּזְכָּה לוֹ וּלְדוֹרוֹתִיו וּלְדוֹרוֹת דּוֹרוֹתִיו עַד סוֹף כָל הַדּוֹרוֹת.

<sup>2</sup> לקט רשימות (ממרן המשגיח דלייקווד רבנו נתן מאיר וואכטפויגל זצוק"ל, נכתב על ידי תלמידו הר' ראובן הכסטר שליט"א, בעניני אלול וימים נוראים, שנת תשסו, הדפסה חדשה, עמ' סו, ציור חי על בריה חדשה) סיפר המשגיח אחרי שהיה לו שטף דם במח, היה שרוי במצב רוח קשה, ובליל שבת בקשו ממנו לומר איזה ווארט, ולא יכל לומר כלום, ואכל חתיכת חלה ומיד הלך לישון, ובלילה ראה בחלום מראות גדולות ונפלאות אודות כל הטובות והישועות והנחמות שמחכים לעם ישראל בקרוב, והיה מספר תמיד שבאותו גילוי הכל נהיה ברור אצלו, והתברר לו כחמה איך שכל מה שיש היום צער וצוקה הכל יתהפך לטובה, והקב"ה ינחם אותנו על כל טיפת צער ויהפוך הכל לששון ושמחה נחמה אמיתית, עולמות אחרים ממש, ובבוקר המשגיח התעורר וקם כמו בריה חדשה ממש, וכך יצא ממצבו הירוד.

ושם (עמ' קמה) הנביא אומר (ירמיה לא יב) וְהָפַּכְתִּי אֶבְלֶם לְשָׁשׁוֹן, ויש כאן הבטחה עצומה ונפלאה על גאולת ישראל, איך שהקב"ה לא שכח צעקת ענוים, וכל טיפת דם של יהודי שנשפך, כל צער וצוקה שמצאו את ישראל בכל גלותן, הכל הכל יהפך לשמחה וששון. כל משהו של כאב שעבר על כל איש ישראל בכל הגלות, הכל גופא יתהפך לשמחה, ועבור זה הרי צריך בריאה מיוחדת, שאין לנו עדיין ציור והשגה על פרטי ענינה, רק נאמנים עלינו דברי הנביאים ובקשות דוד המלך (תהלים צ טו) שַׁמְּחֵנוּ כִּימוֹת עַנִּיתֶנוּ, כנגד כל עינוי ועינוי יהיה בריאה של והפכתי אבלם לששון ושמחה, כל משהו של עינוי יתהפך שמחה, כל דם ישראל אשר נשפך כמים עדיין חי וכביכול טרי לפני אבינו שבשמים, הרוגי ישראל דמם עדיין זועק כבשעת יציאת נשמתן, והכל מחכה לנחמה הגדולה, לשמחה העצומה, ולנקמה בגוים אשר ינקום ה'. אך כאמור להפוך כל צער לשמחה צריך בריאה מיוחדת, ועל זה אנו מובטחים ומצפים בכל יום שיבא.

The more pain we had in this dark *Galus*, the more *Simcha* in *Y'mos HaMoshiach*. All our striving in *Ruchaniyus*, and our frustrations in *Avodas Hashem* will be handsomely rewarded. You just lost lots of money, and you're all stressed out because you can't make ends meet. The more you lost, and the more pain and stress you have,

the better!

וְכַאֲשֶׁר יִעַנּוּ אֹתוֹ כֵּן יִרְבֶּה וְכֵן יִפְרֹץ שמות א יב The more pain the *Mitzri'im* gave us, multiplied the more we and flourished. Expect tremendous Yeshuos and Simchos and all kinds of goodness precisely because you suffered! Someone is always yelling and/or embarrassing you? The more Bizayon, the more goodness coming up! You've got all kinds of headaches and hard work, and being persecuted by Yidden and/or Govim? The more the better!

You feel like such a loser with a bad *Mazal* "Whatever I do doesn't work"? The worse it is, the more you'll be coming out with

Gevaldige goodness some day! The more "Chaim" (or your "beloved" spouse, or father (mother)-in-law, or parent, or rebellious child) hurts you, the better it will be in the end. (בָּבָא in this world and/or in the next).

The more messy the divorce, and the more enemies you have, or the more you feel like

the black sheep of the family, or the more depressed, or anxious, or bi-polar, or OCD, or ADHD, or self-critical, or lazy, or victimized, or having panic attacks, or being lonely and forlorn and feeling left out, or unwanted, or constantly hurt, or having a bad head and lacking *Kish'ron* (ability), or no friends, or always making mistakes and

always saying the wrong things, the better!

The more you feel that you are a disappointment to your parents or children or friends, and you feel full of Kin'ah, Ta'ava, Kavod, Ka'as, Ga'ava and Shiflus, and are loaded with complexes, and you feel like the worst Ka'asan or Baal Ta'ava'nik or terribly addicted to something no good, or you feel like a terrible Bat'lan (loafer) and time waster and you're hopelessly forgetful, or an "impossible" non M'sudar'dik a-totalmess, always late etc., the better! (P.S. Of course you have to try to improve your situation.) The worse the *Machala* (diagnosis),

Rachmana Litzlan, or the worse the

pain and constant: יַרְחָה hassle in treating the horrific and even life-threatening physical problem, the better. Or your sick habits of twitching, or stuttering, or being perpetually overweight, or out of shape, etc. The Rabeinu B'chayei says³ that before a person is born, he often picks the exact Yissurim that he'll be kvetching about all

When you
get rid of
those petty
sensitivities
that the
whole world
suffers from,
you become
close to
Hashem and
your
Bitachon
level
escalates!

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> רבינו בחיי עה"פ וְעָשִיתַ מַעֲקֶה לְגַגֶּךְ וְלֹא תָשִׂים דָּמִים בְּבֵיתֶךְ כִּי יִפֹּל הַנֹּפֵל מִמֶּנוּ (תצא כב ח) ועל דרך המדרש (שבת לב א) וְעָשִׂיתַ מַעֲקֶה לְגַגֶּךְ כִּי יִפֹּל הַנֹּפֵל מִמֶּנוּ, ראוי היה ליפול מששת ימי בראשית, אבל אתה לא תגרום שתהא מיתתו על ידך. וענין המדרש הזה, כי כל הנבראים כולן נבראו בחפצם ורצונם והקב"ה הודיעם בראשית הבריאה כל עניניהם כולם וכל המקרים העתידים לבוא עליהם, וכן הודיעם ימי חייהם ומיתתם היאך תהיה, וכן ענין מזונותם אם בריוח אם בצער אם על ידי עצמן העתידים לבוא עליהם, וכן הודיעם ימי חייהם ומיתתם היאך תהיה, וכן ענין מזונותם אם בריוח אם בצער אם על ידי עצמן אם משל אחרים, וכן דרשו חז"ל (ר"ה יא א) כל מעשה בראשית לדעתם נבראו לצביונם נבראו, שנאמר (בראשית ב א) וְכָל צְבָאָם, והכל רצו וקבלו, ועל זה אמרו ראוי היה ליפול מששת ימי בראשית, ואף על פי כן יש עונש גדול למי שמסבב, ולכך ועשית מעקה לגַגּּך.

People suffer for years

and years without

realizing that just the

opposite of evil is taking

place. Only good is

happening!

#### his life.

# The Mistake of The Universe: Nobody Appreciates *Yissurim!* (Except For The *Chofetz Chaim Zatzal*<sup>4</sup>)

"The more pain the more gain". חֲבִיבִּין יַסוּרִים YISSURIM ARE PRECIOUS! If people would learn lots of *Mussar* about the greatness of *Yissurim*, nobody would suffer. The *Menoras HaMaor* says:5

any person who בַּעוֹלָם הַזֶּה זוֹכֶה וְרוֹאֶה עוֹלָם הַבָּא

is "crushed" with *Yissurim* in *Olam HaZeh*, is *Zoche* to *Olam HaBah*. All the *Almanos* and overdue bachelors and older single girls and the poverty stricken and those who have a

hard time with learning *Torah* or social difficulties and all those with bad *Mazal* (albeit in *Ruchaniyus*) would be the happiest people if they would continuously learn *Mussar* about their own weakness.

The Chofetz Chaim brings<sup>6</sup> a Mashal in which

<sup>4</sup> מכתבי חפץ חיים (נסדר על ידי בנו ארי' ליב הכהן, וארשא תרצז, דרכיו נמוקיו ושיחותיו של הרב חפץ חיים זצ"ל, עמ' יט אות מז) שמעתי פעם שדיבר עם בחור בן תורה שבא בחיתון עם יתומה, ואביה היה בן תורה, ואח"כ גמגם הבחור על השידוך. וטען עמו החפץ חיים על מיאונו, באמרו הלא אביה היה בן תורה וירא שמים ובעל יסורים כמה שנים, הלא יש לה זכותים רבים. ובספר באוצר פנינים ועובדות (לר' ברוך גרשוני, ח"ב עמ' שנז, בשם ספר מאיר עיני ישראל ח"ד עמ' 71, מפי רבי מאיר מונק ששמע מהרב דוד זריצקי) בראדין היה חלבן עני מרוד, ולו שלוש בנות מבוגרות, שמפאת מראיהן ובצירוף עניו ומרודו וחוסר ייחוסו, נקפו השנים ולא מצא עבורן את בן זוגם. במר נפשו נכנס ובא יום אחד אל מרן החפץ חיים זצ"ל, ותינה בפניו את צרותיו, וקרא מנהמת לבו "וכי תֻשֶּבְנָה עד אשר ילבין שער ראשן?" החפץ חיים שמע את דבריו, ואמר לו שישתדל לסייע בידו. ואכן שלח החפץ חיים, וקרא לאחד מבחירי בני ישיבתו שבראדין, ודיבר על לבו שיקח את בתו של החלבן לאשה. וכה אמר: בידוע שה"עולם" מחפש שידוך עשיר, ככל שהעושר של אבי המדוברת גדול יותר, כך ירבו הקופצים על השידוך. והנה יש לי שידוך נפלא בעבורך. הרי יודע אתה שאחד הדברים החשובים ביותר בשמים הם היסורים, וככל שאדם יותר בעל יסורים, הוא ולתאר ולשער כמה צער יש לו, שבנותיו הגיעו זה מכבר לפרקן, ואין מי שחפץ בהן, ובידך איפוא לזכות בשידוך העשיר הזה, העשיר ביסורים...

ושם (עמ' שנו, בשם ספר שלמי שרה עמ' צא) פעם בראדין נפטר בן אדם שהיה בעל יסורים. לא סיפרו זאת למרן החפץ חיים זצ"ל, ורק לאחר ההלוויה והקבורה נודע מזה לחפץ חיים שהוא נפטר. התלונן החפץ חיים מדוע לא סיפרו לו? כי רצונו להשתתף בהלוויתו. על שום מה? אמר החפץ חיים, שאודות בני אדם מאריכים בתוארים שונים "הגאון" "הצדיק", מי יודע אם נכון הדבר? מי יודע אם הוא צדיק? רק הקב"ה יודע זאת, הרי ה' יראה ללבב. אך בחז"ל כתבו במפורש "יסורים ממרקים עוונותיו של אדם" מי שסבל יסורים ממרקים עוונותיו. אם כן, אותו בעל יסורים שנפטר הריהו צדיק גמור! בלוויה של צדיק גמור כזה חפצתי להשתתף.

עוד שם (בשם ספר זכרון "זכרון בנימין" עמ' ריח, הובא ב"מחשבה אחת" ח"ב כרך א עמ' תקעח) מעשה דומה מסופר על מרן החפץ חיים זצ"ל שפעם דחה מרן יהודי מלשוחח עמו, באומרו שממהר לאיזו לויה. לאחר מכן התברר שאין מדובר בצדיק או תלמיד חכם גדול, אלא באשה אלמנה זקנה ופשוטה. וכשחזר החפץ חיים מההלוויה, שאל אותו: ילמדנו רבינו, מה היה הענין המיוחד להשתתף בהלוויה הזאת? אמר לו החפץ חיים: איתא בחז"ל (מו"ק כה ב) שהקב"ה שש ושמח בבוא אליו נפש נקי וצדיק. והנה מיהו צדיק שהקב"ה שש ושמח עמו? אין בידינו לדעת ולהכריע, הרי "אֵין צַדִּיק בָּאֶרֶץ אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה טּוֹב וְלֹא יֶחֶטָא" (קהלת ז כ). אבל "נקי" הוא מי שנזכך ביסורים, שהנפש לו זכה ונקיה. והנה האשה הזאת, אמר חפץ חיים, היתה אלמנה שנים רבות, ולחיות שנים כה ארוכות בבדידות זה צער מאד גדול, ואשה שעברה יסורים כאלה כל כך הרבה שנים, הרי היא נפש נקי שהקב"ה שש ממח בבואה, ואיך לא אשתתף בהלוויה כזאת?

עוד שם (עמ' שנז, בשם הר' יעקב גלינסקי זצ"ל) מעשה היה באחד מתלמידי מרן החפץ חיים זצ"ל שלמד תורה מתוך יסורים שנתייסר בהם. פעם אחת, כשנכנס הבחור לקיתונו של רבו הגדול, נפנה אליו החפץ חיים ושאל אותו: אמור לי נא, באיזה דף אתה אוחז כעת בלימוד המסכת? בדף ג, נענה התלמיד המיוסר. אמר החפץ חיים: בדף ג? זאת אומרת בדף קג! אתה לא אוחז בדף ג, אלא בדף קג, שכך הלא שנינו "טוב אחד בצער ממאה שלא בצער", דהיינו לימוד דף אחד גמרא מתוך צער, שקול כמאה דפים שלמדו שלא בצער. הרי לך שאתה אוחז בדף קג! (בשם ספר מאיר עיני ישראל ח"ה עמ' 195).

<sup>5</sup> מנורת המאור הקדמון (הובאו דבריו בשלימות להלן בסמור, הסם הה') ידעתי כי לטובתי הקב"ה מיסר אוֹתי, כדי למרק ממני עונותי בעולם הזה ואזכה לחיי העולם הבא, **שכל המדוכה ביסורין בעולם הזה, הוא נוחל העולם הבא**.

מחנה ישראל (חלק שני, פרק א, ובקצת דפוסים פרק יג, בו יבואר שאל יתמרמר האדם אפילו אם סבבוהו כמה ענינים ממצוקי <sup>6</sup> הזמן) וכל פרט ופרט שנזדמן להאדם בכל ימי חייו הוא עניין חלקו השייך לנפשו לבד לפי עניין התיקון הנדרש ממנה, ואם היו כי הפרני אלקים

באַרץ עניי מקץ מא נב

I blossomed

and became

great only in

the land of

my suffering.

(Malbim)

he points out the greatness of *Yissurim* in the next world. There was a kindhearted *Poritz* (landlord) who had to leave overseas, so he

appointed a substitute to oversee his business and collect rent, etc. He instructed the substitute to be nice to the Jewish renter. But the substitute was a rabid anti-Semite, and as soon as the *Poritz* left, he charged the Jew double, an impossible amount, and as a punishment, the Jew received 50 lashes. When the *Poritz* returned, he found out what happened and

was horrified. He hung the evil substitute, and he paid the Jew 50 gold coins, a coin for every lash. The Jew came home depressed. He told his wife if only he had received 100 lashes, then he'd get 100 gold coins.

#### **STORY**

A king once became angry at a doctor. He threw him into a tiny jail cell, the size of a

grave, shackled him with chains, and put an iron yoke on his neck. He confiscated his clothing, and made him wear uncomfortable hard wool. He ordered that his daily meal shall consist of one loaf of barley bread, a spoonful of salt, a small jug of water, and nothing else.

After many days of suffering, people came to visit this doctor, and found that he looked as good as ever.

They asked him how he was able to keep himself in such good condition. He replied that as a doctor who gives medicine to others, it is only appropriate that he provides for himself too. "What kinds of medicines did you

פותנין לזה האיש המצב של אדם אחר, היה צומח לו מזה כמה סיבובים רעים, ולזה אמרו (אבות ד א) איזהו עשיר השמח בחלקו, וא"כ הדבר, שכל מצבו של האדם בעוה"ז לפי מה שהוא, רק לנסיון לו, אם נזדמן לו לאדם איזה ענין שהוא לכאורה צער גדול, מ"מ אל יפול לבו עליו, כי הוא רק לטובתו וצריך לשמוח בזה, וכענין שר צבא גבור אשר יבחר לו תמיד במלחמה בזו שהיא מלחמת היצר וחייליו, אם נזדמן לו איזה עניין החזקה ביותר כדי להראות גודל גבורתו בנצחונה, כן נמי במלחמה הזו שהיא מלחמת היצר וחייליו, אם נזדמן לו איזה עניין שצריך לזה התגברות גדולה להשקיט את יצרו ואעפ"כ נצחונו, זה יורה על תוקף אמונתו ובטחונו בה', ונרשם למעלה מאוהבי

ה' וחושבי שמו, ויהיה לע"ל לנס ולתפארת עבור זה בעיני הכל, **וכעין מה ששמעתי משל ע"ז בשם המ"מ ומ"ץ דוילנא**: איש ישראלי אחד מדורות הקדמונים, שכר בית משר אחד במקח ג' מאות רו"כ (רובל כסף) לשנה, ושמר הישראל את זמן הפרעון לפרוע להשר דמי הדירה מדי שנה בשנה, ויהי היום שהשר נסע למרחוק, והפקיד לאחד מעבדיו על חצרו, וגם על הבית הזה ועוד שאר הרבה בתים שכורים שיהיו ג"כ תחת רשותו, וְהַפָּקִיד ההוא היה איש מבקש תואנות ורע מעללים מאד, והוסיף על המקח עד חמש מאות רו"כ, ובבוא יום זמן הפרעון שלח וקרא לאיש הישראלי בבוקר ושיביא איתו כסף הפרעון, והנה חסר לאיש הישראלי אז עשרים רו"כ, ויתחנן לו כי ימתין לו איזה ימים, ולא רצה אלא דוקא באותו היום יפרע לו, וכראות הַפּקיד באותו היום שלא הביא לו, שלח וקראהו ויכהו בשוטים עשרים הכאות תמורת העשרים רו"כ, וכן עשה הַפָּקִיד הזה עוד לכמה אנשים, וגזל ועשק אותם עד שבמשך הזמן נעשה עשיר גדול, וקנה חצר לעצמו, וירע להישראלי מאד על הבזיון והחמס שנעשה לו. ויהי היום במשך איזה שנים, בא השר לביתו. ויאמר איש הישראלי לאשתו, אלך נא אל השר ואספר לו את החמס והבזיון שעשה לנו פקידו, וילך האיש ויספר לפני השר את כל פעולותיו הרעות של פקידו, איך שגזל וחמס את הכל, וגם ההכאות המשונות אשר קבל מאתו על לא חמס בכפיו. וירע מאד בעיני השר על גודל רשעת פקידו, ויכמרו רחמיו על הישראלי הזה, ויאמר לו: "לכן, תחת כל הכאה, אני גוזר שיתן לך מאה רו"כ. והנה יש לו חצר של ד' אלף רו"כ, חצי חצרו יהיה שלך", ונתן לו מכתב תעודה ע"ז. וכראות אשתו של זה הישראלי שבעלה נשתהא כ"כ בחצר, רצתה גם היא לחצר לראות מה נעשה בהמשפט, ויהי כאשר באה להחצר, יצא בעלה מחצר השר ופניו זועפים. ותאמר לו: "אהובי בעלי, מה נעשה במשפטך?" ויראה לה את המכתב תעודה שנתן לו השר, אשר חצי החצר של פקידו יהיה שייך לו. ותאמר לו: א"כ למה אתה דואג כ"כ? ויען ויאמר לה: בין כך ובין כך כבר עבר כאב ההכאות, יותר טוב היה לי אם היה אז מַכַּנִי ארבעים הכאות, והיה **כל** החצר שייך לי!

כן הדבר ממש, בעוד שהאדם מקבל היסורים בעוה"ז, הוא דואג ומצטער ע"ז מאד, ואינו רוצה לסבלם כלל. אך כאשר יבוא לעולם הגמול, ושם יקבל הרבה שכר תחת כל שעה ושעה של יסורים שסבל בעוה"ז, וכדאיתא במדרש רבה על הפסוק זכור ימות עולם (בפרשת האזינו) אמר להם הקב"ה: כל זמן שאני מביא עליכם יסורים בעוה"ז, תזכרו כמה טובות ונחמות עתיד אני ליתן לכם לעתיד לבוא, עכ"ל. יחשוב האדם אז בנפשו: הלואי ויותר טובה היה לו אם היו לו אז יסורים יותר, כי אז היה לו הרבה יותר עונג נצחי עי"ז. ועיקר הכל הוא להאמין שכל מה שנזדמן לו הוא רק השגחה פרטית מאתו יתברך, והוא רק לטובתנו, וכמו שאחז"ל (ברכות o ב) כל דעבדין מן שמיא לטב הוא דעבדין.

take?" they asked. He said:

- "I have Bitachon that Hashem is fully capable and can take a person out of the worst kinds of terrible Tzaros, and surely He can change the heart of the king and free me.
- 2. I hope for my Yeshua every day.
- 3. My suffering is a result of my sins, so why should I whine over something which is my own doing?
- 4. If Hashem wants to give me Mussar, how can I complain? He knows what He's doing". Complaining and being disgusted with Hashem's Mussar can make a person be Niftar before his time.

5. My Yissurim are for my benefit, since

they get rid of my sins in this world so I

can be Zoche to the next world. A person who endures Yissurim in Olam HaZeh, is Zoche to Olam HaBah.

- 6. My situation could have been worse! At least they aren't flogging me, or starving me without any water at all, or freezing me with no clothing at all. At least my *Yissurim* are stable and not getting worse.
- יְשׁוּעַת ה' כְּהֶרֶף עַיִּן Hashem can save me in an instant, and set me free at any moment".

When they reported the doctor's words to the king, he immediately ordered him to be freed from jail, and he gave him lots of *Kavod*. (*Menoras* 

מנוו זל וזנאוו זוקן מון (זו בי ישו אל בן יוסף בן אלנקאווז, יצא לאוו מונון כונב זו, מידיאלן זנו צב, וזלק זי, פו ק לשמווז בחלקו עמ' 245) ומעשה ברופא שקצף עליו המלך וישם אותו בבית הכלא במקום צר כקבר, ויאסרהו בנחושתים, וישם עול ברזל על צוארו, ויפשט אותו בגדיו, וילבישהו בלויי סחבות מן הצמר הקשה. וצוה לתת לו דבר יום ביומו ככר לחם שעורים ומלא כף מלח וקיתון מים, ושלא להוסיף עליהם דבר. וצוה המלך לנצבים עליו בבית האסורים, ולא שמעו מפיו אפילו אות אחת, היה חכם גדול, ולא היה מדבר שום דבר כי אם בחכמות. עשה ימים רבים בבית האסורים, ולא שמעו מפיו אפילו אות אחת, אלא היה יושב ושותק. לאחר ימים, צוה המלך לקרוביו ולמיודעיו של אותו חכם ללכת לבית האסורים לבקרו, ולדבר עמו, ולשמוע דבריו, ולהעתיק אותם, ולספר אותם אל המלך. נכנסו אצלו, ואמרו לו, אדוננו, רואים אנחנו צרת נפשך בבית הכלא הצר הזה שאתה אסור בו, וענוי רגליך בכבלים שעליהם, ובעול הכבד שעל צוארך, ואתה רעב וצמא וערום, והְקִיפוּךְ כל אלה הייסורין, שאתה אסור בו, וענוי רגליך בכבלים שעליהם, ומבשרך איך לא נכחש, ומכחך איך לא כשל. אמר להם, והלא רופא אני, ואיכה אני מרפא לבני אדם ולא הייתי מוצא לנפשי רפואה. לקחתי שבעה סמין וערבתי אותן ותקנתי מהן שקוי, ואני שותה ממנו מעט בכל יום ויום, וזהו שהעמידני בכחי ולא נשתנו פני. אמרו לו, ספר לנו אותן הסמין שאמרת, ואם יקרה לנו, או לאחד ממנו, ייסורין קשין כאלו, נעשה מהן שקוי ונשתה ממנו, כדי שלא נמות בצרת נפשנו. אמר להם:

So many

people

complain

that so

much of

their Tefilos

for a Yeshua

don't seem

to do much.

They may

be going the

wrong

direction

 $HaMaor^7$ ).

ָּהָ הָּסִם הראשון, הבטחון בהקב"ה, שהוא ית' שמו ויתעלה הדרו, יכול להציל אותי מצרות רעות ורבות, כ"ש מאלו, ומיד המלך יכול להצילם, כי פַּלְגֵי מַיִם לֶב מֵלֶךְ בָּיַד ה' עַל כָּל אֲשֶׁר יַחָפֹּץ יַטֵּנּוּ (משלי כא א).

**הסם הב'**, התקוה והתוחלת, והם שתי מדות טובות לעשות אותן, כל מי שסבבוהו ייסורין והקיפוהו תלאות, יקוה ויוחיל התשועה בכל יום, כדי שלא יאבד בצרתו.

**הסם הג'**, ידעתי כי חטאי גרמו צרתי, ובעוני נלכדתי בפח מוקשי, ופשעי הרחיקו הטוב ממני, והואיל ואני הייתי סבה לרעתי, למה אלון ואתרעם, והייתי חוטא לנפשי.

**הסם הד'**, אם לא אוחיל על צרותי, מה אעשה, היש בידי דבר לעשות. גזרת מלך היא עלי, ומה הועיל התלונה, ולמה אקוץ במוסר השם ית' ובתוכחותיו, למה אמות בלא עתי.

**הסם הה'**, ידעתי כי לטובתי הקב"ה מיסר אותי, כדי למרק ממני עונותי בעולם הזה ואזכה לחיי העולם הבא, שכל המדוכה ביסורין בעולם הזה, הוא נוחל העולם הבא.

הסם הו', שאני שמח בחלקי, ומודה ומשבח להקב"ה, כי אפשר להיות בצרות רעות מאלו, אם אני עתה מעונה בכבלי ברזל, אפשר שהיו מענים אותי בעינוי קשה מזה, בשוטים ובכיוצא בהם. אם מאכלי עתה לחם של שעורים, אפשר שלא היו נותנים לי לחם כלל, לא של חטים ולא של שעורים. אם מימי במדה, אפשר שלא היו נותנין לי מים כלל. אם מלבושי צמר, אפשר שהיו מניחין אותי ערום. ועוד, שיש יסורין הולכים וגדלים, שנאמר (תבא כח סז) בַּבּּבֶּקֶר תּאֹמֵר מִי יִתֵּן עֶרֶב וּבָעֶרֶב תּאֹמֵר בקר יאמר: יותר רוצה לומר, ערב של אתמול ובקר של אתמול, שהיו היסורין הולכים וגדלים, והיה מתאוה למפרע, כלומר בבקר יאמר: יותר בטוב הייתי אתמול בערב, ובערב יאמר: יותר בטוב הייתי בבקר מעתה. אבל יסורי אלו לא הוסיפו על מה שהיו בראשונה,

#### קדוּשָׁה ועַרַיוֹת **Abstaining From Sin Is the Greatest Form** of Self-Respect

R' Yerucham Zatzal<sup>8</sup> contrasts Kedusha,

which means being high and superior, to Arayos, which means lowliness. Gilui Erva also means uncovering shame and being cheap (like a: זוֹנָה) and Kedusha means respect: בִי קַדוֹשׁ אֲנִי יַט ב just like Hashem who is total Kavod, like it says: ו וּבְהֵיכָלוֹ כָּלּוֹ אֹמֵר כָּבוֹד תהלים כט ט Hashem's palace, there is total

Anybody who tries to work on Kedusha, líke Shmíras Einayim or Tz'niyus, is causing himself loads of Kavod Melochim

Kavod. Masechta "Kiddushin" (which

discusses getting married) sounds like you're in the Bais Hamikdash and are involved in the holiest *Inyanim*. Actually, all you are doing is getting married, which actually means

> becoming great and holy! By marrying you are avoiding sin and shame (Erva).

> Abstaining from sin is the greatest form of selfrespect. The Ramban says9 that for all Mitzvos we are commanded: קדשִים תָּהִיו to be holy. But it appears that especially Arayos, which is the

official "sin", like Chazal say: תָּבֶעוֹ לִדְבַר

ואיכה אתרעם?

**הסם הז'**, ידעתי כי תשועת השם כהרף עין, ולא קצרה ידו מהושיע, והוא יתברך שמו יכול להוציאני ממצוקותי. מיד הלכו וספרו למלך דבריו, והוציאו מבית האסורים ועשה לו כבוד גדול.

\* דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבנו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה, אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, ויקרא, עמ' קע) קדושים תהיו (יט ב) וברש"י הוו פרושים מן העריות ומן העבירה, שכל מקום שאתה מוצא גדר ערוה אתה מוצא קדושה וכו', ועיין רמב"ן שסובר דהציווי של קדושים תהיו נאמר בכל דיני התורה. אבל רש"י מפרש דענין הקדושה הוא רק כנגד עריות. והנה לנו מדברי רש"י חידוש ויסוד, כי לעמוד נגד תאוה הוא רק בקדושה. לעמוד נגד זנות ועריות הוא רק בקדושה. ורואים אנו מזה דבר נורא. הנה תאוה עריות וזנות הלא הנם "טרפות" בעצם. עצם של תועבות ושקוץ, ואדם המונע עצמו מעריות. המונע עצמו מתיעוב ושקוץ. היה צריך להקרא "איש כשר" "לא מתועב, ולא משוקץ" וכדומה, אבל לא להקרא "איש קדוש", הלא קדושה מעלה היא, ומעלה הכי גבוהה בסדר דרגות עבודת האדם הנמנים בברייתא דר' פנחס בן יאיר (ע"ז כ ב), וכי הפורש עצמו מתאוה תיכף קדוש תקראנו? וניקח למשל אדם המונע עצמו מלגנוב. גניבה ודאי בלאו קיימת, אבל מי שאינו גונב לא קדוש תקראנו! ובעריות לא כן הוא, כי בפרישתו מן העריות הנה כי קדוש הוא. ולומדים אנו מרש"י כי אמנם כן הם הדברים, והענין, כי תאוה מדה היא באדם, מדה רעה נתונה בלב האדם מנעוריו, ולפרוש מְתַּאַוָה לשבירת מדה אתה צריך, ולשבור זו המדה רק במדת הקדושה תכתתנה (אולי צ"ל תַּתַּכֶנַה). רק בקדושה תתרומם ותתנשא מעל שטף התאוה ותולדותיה. לא כן בשאר איסורים ועבירות. למען נחדל מעושק ידינו, למען לא לגנוב ולא לגזול, אין צריכים להיות דוקא איש מרומם וקדוש. לבלתי לגנוב אין צריכים לכחות בלתי רגיליות. כל בעל שכל ידין ויבין ביושר המשפט שבדבר, ואם אולי אפשר גם לומר כי מניעת גניבה תהיה מתולדות נכבדות שבאדם, פעולת אי-גניבה דבר נכבד היא. בנכבדות היא נעשית. אבל על כל פנים פעולת אי-גניבה לא דבר קדושה היא. ההיפוך של גניבה לא בקדושה יסודה. אבל **הצד השני של תאוה**, **ההיפוך של תאוה הוא רק קדושה**. רק במדת הקדושה פורשים מן התאוה, ולא בשום מעלות ודרגות אחרות.

9 פירוש הרמב"ן עה"פ קְדשָׁים תָּהִיוּ (יט ב) הוו פרושים מן העריות ומן העבירה, שכל מקום שאתה מוצא גדר ערוה אתה מוצא קדושה, לשון רש"י. אבל בתורת כהנים ראיתי סתם "פרושים תהיו", וכן שנו שם (שמיני פרק יב ג), וְהְתָּקְדְּשָׁתֵּם וְהִיִיתֶם קְדּשָׁים ַכָּי קָדוֹשׁ אַנִי, כשם שאני קדוש כך אתם תהיו קדושים, כשם שאני פרוש כך אתם תהיו פרושים. **ולפי דעתי אין הפרישות הזו לפרוש מן העריות** כדברי הרב, אבל הפרישות היא המוזכרת בכל מקום בתלמוד, שבעליה נקראים פרושים. והענין כי התורה הזהירה בעריות ובמאכלים האסורים, והתירה הביאה איש באשתו ואכילת הבשר והיין, א"כ ימצא בעל התאוה מקום להיות שטוף בזמת אשתו או נשיו הרבות, ולהיות בסובאי יין בזוללי בשר למו, וידבר כרצונו בכל הנבלות, שלא הוזכר איסור זה בתורה, והנה יהיה נבל ברשות התורה. לפיכך בא הכתוב, אחרי שפרט האיסורים שאסר אותם לגמרי, וצוה בדבר כללי שנהיה פרושים מן המותרות. ימעט במשגל, כענין שאמרו (ברכות כב) שלא יהיו תלמידי חכמים מצויין אצל נשותיהן כתרנגולין, ולא ישמש אלא כפי הצריך בקיום המצוה ממנו. ויקדש עצמו מן היין במיעוטו, כמו שקרא הכתוב (נשא ו ה) הנזיר קדוש, ויזכור הרעות הנזכרות ממנו בתורה בנח ובלוט, וכן יפריש עצמו מן הטומאה, אע"פ שלא הוזהרנו ממנה בתורה, כענין שהזכירו (חגיגה יח ב) בגדי עם הארץ מדרס לפרושים, וכמו שנקרא הנזיר קדוש (נשא ו ח) בשמרו מטומאת המת גם כן, וגם ישמור פיו ולשונו מהתגאל ברבוי האכילה הגסה ומן הדבור הנמאס, כענין שהזכיר הכתוב (ישעיה ט טז) וְכָל פָּה דֹּבֶר נָבֶלָה, ויקדש עצמו בזה עד שיגיע לפרישות, כמה שאמרו על רבי חייא שלא שח שיחה בטלה מימיו.

עַבִירָה" ברכות כב א, מגילה יב א, סוטה יא ב, לו ב, סנהדרין פב ב "עַבְירָה" someone wanted to do an "Aveira", meaning

Arayos. Stam "Aveira" means Arayos. (Maharal, Gr"a, etc. 10). And Rashi says 11 that: קְדְשִׁים תִּנְהְיוּ
"to be holy" means to stay away from Arayos. When you are: פּוֹרֵשׁ abstain from shame, you are automatically a Kadosh (see R' Yerucham Zatzal).

# Veering from *Kedusha* Means Choosing a Life of Shame

The *Nisayon* of *Arayos* is actually a choice between respect or shame. *Cham* fell into *Arayos* and he became a lowly *Eved* forever. *Yosef* was saved from *Arayos* when he saw his father's image. (*Gemara*<sup>12</sup>). **Relating to your past** 

and your roots is a form of *Kavod*, and indeed we have a *Mitzva* of *Kibud Av v'Em*.

Disgracing a parent like *Cham* did, invites a life of *Shiflus* and lowliness and *Arayos*.

When a woman gets married, she becomes: אָסוּר לְכּוּלֵי עַלְמָא כְּהֶקְדֵשׁ similar to *Hekdesh*.

She becomes exclusive to him, and this is a form of dignity and respect. She is like Hekdesh! And she is holy because she brings holiness to her husband, and to the people around her when she becomes forbidden. Notice how when the Cohanim washed their hands and feet from the Kiyor, it was called: קידוּשׁ יַדִים ורָגלַיִם "Kiddush" of their hands and feet. The Kiyor was created from the copper mirrors that the Jewish used to attract women their

husbands, and thereby preserve the *Kedusha* of *Klal Yisroel*. (*Rashi*<sup>13</sup>).

מהר"ל נתיבות עולם (נתיב הבושה, פרק ב) ומה שאמר כל מי שיש בו עזות סוף נכשל בעבירה, ופירוש זה כי העבירה שבכאן הוא ערוה, וכן בכל מקום קראו חכמים הערוה עבירה סתם, ולא כן שום חטא, כדמוכח בפ"ק דע"ז (x א) ובכמה מקומות.

Today, Hashem

is testing us in

Inyanei

Kedusha more

than ever. But

with Bitachon.

the worst

addictions can

disappear, and

a person can

become a

symbol of

Kedusha!

ובחידושי אגדות למהר"ל (שבת לג) ולפי דעתי מה שאמר בכאן וסימן לעבירה, **סתם עבירה היא עבירות זנות שנקראת סתם עבירה בכל מקום**. **עבירה בכל מקום**.

והגר"א בביאורו לתיקוני זהר חדש (דף לא ע"ג) ואמרו העובר עבירה בסתר וכו**' ועבירה הוא נקרא בכל התלמוד עריות**, כמ"ש הרהורי עבירה.

וכן כתב בספר תורת חיים (ע"ז ה א) **"סתם עבירה דנוקט התלמוד עריות היא**", וכן כתב הנצי"ב בהעמק שאלה (שאילתא מ אות ז) ועיין בהגהות מהר"צ חיות סוטה (ג ב) ומה שהביא עוד בזה. (כל אלו המקורות מצאתי בספר הנפלא הנקרא הדר יעקב להגאון ר' יעקב חיים סופר שליט"א (חלק ו, ירושלם תשסו, סי' סה).

<sup>11</sup> רש"י עה"פ קְדשִׁים תִּהְיוּ (יט ב) **הוו פרושים מן העריות ומן העבירה**, שכל מקום שאתה מוצא גדר ערוה אתה מוצא קדושה, אָשָׁה זֹנָה וַחֲלֶלֶה וֹגו' אֲנִי ה' מְקַדְּשְׁכֶם (אמור כא ז-ח) וְלֹא יְחַלֵּל זַרְעוֹ - אֲנִי ה' מְקַדְּשׁוֹ (שם כא טו) קְדשִׁים יִהְיוּ - אָשָּׁה זֹנָה וַחֲלֶלֶה וֹגו' (שם כא ו-ז).

<sup>12</sup> סוטה לו ב, **באותה שעה באתה דיוקנו של אביו ונראתה לו בחלון**, אמר לו: יוסף, עתידין אחיך שיכתבו על אבני אפוד ואתה ביניהם, רצונך שימחה שמך מביניהם ותקרא רועה זונות, דכתיב (משלי כט ג) וְרֹעֶה זוֹנוֹת יְאַבֶּד הוֹן.

13 רש"י בפרשת ויקהל עה"פ וַיַּעַשׁ אֵת הַפִּיּוֹר נְחשֶׁת וְאָת כַּנּוֹ נְחשֶׁת בְּמַרְאֹת הַצֹּבְאֹת (לח ח) בְּמַרְאֹת הַצֹּבְאֹת. בנות ישראל היו בידן מראות שרואות בהן כשהן מתקשטות ואף אותן לא עכבו מלהביא לנדבת המשכן, והיה מואס משה בהן מפני שעשויים ליצר הרע, א"ל הקב"ה קבל, כי אלו חביבין עלי מן הכל, שעל ידיהם העמידו הנשים צבאות רבות במצרים, כשהיו בעליהם יגעים בעבודת פרך היו הולכות ומוליכות להם מאכל ומשתה ומאכילות אותם, ונוטלות המראות, וכל אחת רואה עצמה עם בעלה במראה, ומשדלתו בדברים לומר אני נאה ממך, ומתוך כך מביאות לבעליהן לידי תאוה, ונזקקות להם ומתעברות ויולדות שם, שנאמר (שה"ש ח ה) תַּחַת הַתַּפּוּחַ עוֹרַרְתִּיךּ, וזהו שנאמר בְּמַרְאוֹת הַצּוֹבְאוֹת, וּנעשה הכיור מהם שהוא לשום שלום בין איש לאשתו להשקות ממים שבתוכו למי שקינא לה בעלה ונסתרה. ותדע לך שהן מראות ממש, שהרי נאמר (לח כטשלום בין איש לאשתו להשקות ממים שבתוכו למי שקינא לה בעלה ונסתרה. ותדע לך שהן מראות ממש, שהרי נאמר (לח כטלו וּנְחשֶׁת הַתְּנוּפָה שָׁבְעִים כָּכֶּר וגוֹ וַיַּעֲשׁ בָּהּ וגוֹ, וכיור וכנו לא הוזכרו שם, למדת שלא היה נחשת של כיור מנחשת התנופה. לן וּנְחשֶׁת הַתְּנוּפָה עִבְעִים כָּכֶּר וגוֹ וַיַּעָשׁ בָּהְּ וֹגוֹ, וכיור וכנו לא הוזכרו של מַרְאוֹת מירוא"ש (miredoirs) בלע"ז. וכן מצינו כישעיה ג כג) הַגַּלְיוֹנִים מתרגמינן מַחְזְיָתָא. (וברש"י בישעיה שם: הן המראות, כתרגומו מחזייתא, על שם שמגלות בישעיה (ישעיה ג כג) הַגַּלְיוֹנִים מתרגמינן מַחְזְיָתָא. (וברש"י בישעיה שם: הן המראות, כתרגומו מחזייתא, על שם שמגלות

## Every Time You Watch Your Eyes, You Grow in *Kedusha* and Self-Esteem

Maybe that's why it's called "Kiddush" and not: רְחִיצָה washing, whereas when a Cohen was: טוֹבֵל immersed in a Mikva, it's called plain Tevila. Every time you watch your eyes, you grow in Kedusha and self-esteem.

Respecting your father (like Yosef respected Yaakov Avinu) means you're respecting yourself, and a father saves your Kedusha, like Yosef was saved by his father's image. Disgracing a father, like Cham, creates an Eved (who prefers: עַבְדָא נֵיחָא לֵיה גִּיטִין יג א a life of Hefker), and Z'nus is the unfortunate cheap lifestyle of an Eved.

\*\*\*\*\*\*

The Kavod of a princess is her Tz'niyus (concealment). Take your pick:

Kedusha and Malchus and Tz'niyus and self-control; or low-life and slavery. For good reason Tamar was the mother of Malchus. She was ready to be burned rather than embarrass Yehuda. She was the opposite of shame and Gilui Erva and a cheap life. אַיזָהוּ People who respect, get respect! She was also a super Tz'nua, and Yehuda never knew what she looked like, although she lived in his house! (Gemara<sup>14</sup>).

Notice how Yosef told his brothers: לְרְאוֹת אֶת עָרְוַת הָאָרֵץ בָּאתֶם מקץ מב ט You came down to Mitzrayim to see the "Erva" of the land. It is known that Yosef had to first come to Mitzrayim since he was: מְּטוּבֶּל able to excel in Middas HaYesod despite being in the worst country of Mitzrayim who were: שְׁטוּפֵי זִימָה steeped in immorality. (Medrash<sup>15</sup>). We can suggest that Yosef was being M'ramez to

them the danger of: עֶרְוַת הָאָרֶץ the *"Erva"* of the land, i.e., the *Z'nus* of *Mitzrayim*.

The Rambam mentions<sup>16</sup> two Tzaddikim who were: מְתְּפָאֵר proud with their high Madrega of avoiding Inyanei Z'nus. We don't find the Rambam ever discussing how people were proud and boasted about their Madrega; only by Arayos we find this. We can suggest that the whole idea of P'rishus and Kedusha vs. Erva and Z'nus, is how much healthy Ga'ava

you have, and no sick Shiflus. \*\*\*\*\*\*

Like Yosef said: אֵינֶנוּ גָּדוֹל בַּבַיִת הַזֶּה מִמֶּנִי וּשׁבּ לִּט "I am the greatest person around here!"; look how his *Ga'ava* saved him. Be a *Kadosh!* (Notice how *L'havdil* the Arabs and Crusades with their "holy" wars felt so good about themselves, with their long beards, turbans, and long robes.) Feeling holy is a way of conquering the *Yetzer Hara*, since you feel so good about yourself and you can yourself be a *Kadosh!* Like a *Nazir* is called a *Kadosh* (R' Yerucham *Zatzal*<sup>17</sup>).

You are proud and not embarrassed! כַּי קָדוֹשׁ

צורות הפנים קרוין גליונים).

Weaknesses

in Inyanei

Kedusha

destroys a

person's

self-esteem

more than

any other

Aveira

<sup>14</sup> מגילה י ב, סוטה י ב, כי הא דאמר רבי שמואל בר נחמני אמר רבי יונתן, כל כלה שהיא צנועה בבית חמיה, זוכה ויוצאין ממנה מלכים ונביאים, מנלן, מתמר, דכתיב (וישב לח טו) וַיִּרְאֶהָ יְהוּדָה וַיַּחְשְׁבֶהָ לְזוֹנָה כִּי כִּסְתָּה פּנֶיהָ, משום דכסתה פניה ויחשבה לזונה? אלא **משום דכסתה פניה בבית חמיה ולא הוה ידע לה**, זכתה ויצאו ממנה מלכים ונביאים.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ויקרא רבה (לב ה) ר' הונא בשם ר' חייא בר אבא אמר, שרה אמנו ירדה למצרים וגדרה עצמה מן הערוה ונגדרו כל הנשים בזכותה, **יוסף ירד למצרים וגדר עצמו מן הערוה ונגדרו ישראל בזכותו**.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> רמב"ם הלכות איסורי ביאה (כא כד) חסידים הראשונים וגדולי החכמים **התפאר אחד מהם** שמעולם לא נסתכל במילה שלו, ומהן **מי שהתפאר** שלא התבונן מעולם בצורת אשתו, מפני שלבו פונה מדברי הבאי לדברי האמת שהן אוחזות לבב הקדושים. <sup>17</sup> דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבנו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה, אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, במדבר, עמ' מ, ד"ה ונחזור) הנה כשנתבונן בגדר ענין הנזיר, ודאי כשאחד יתנהג ולא ישתה יין אפילו

Bitachon Weekly erשת אחרי-קדושים תשפ"ה

(marriage) Hilchos "Ishus". Before Dovid was

Niftar he told Shlomo: וְחָזַקּתְּ Be an "Ish"! Be an "Ish"! (man). "Ish" is known to be a Lashon of Chashivus (like they called the Cohen Gadol: אִישִׁי כֹּהֵן גָּדוֹל our Chashuva master. Mishna<sup>19</sup>). And when Any slight Ratzon for more Kedusha, and every tiny act of Teshuva in this area, brings greatness to a person and to his children

The Rambam calls Invanei Kiddushin

אַנִי יט ב You are a "higher" person, and you are

similar to Hashem! Some

say that: קדשִים תַּהֵיו "to be

holy" means that you should

be like Hashem and be

L'maala Min HaTevah like

Hashem (see Malbim<sup>18</sup>) and

have Bitachon!

the Torah introduces the Parsha of Arayos,

ימים רבים, לא תקרא אותו נזיר, כמו שלא תקרא נזיר מי שיפריש עצמו מלשתות חלב וכדומה דברים המתאוים. הוא שאמר הכתוב לְנִדֹר נֵדֵר נָזִיר וכפירוש רש"י אין נזירה בכל מקום אלא פרישה, רצה לומר כי הוא מקבל על עצמו יתרון קדושה, נדר על תוספת פרישות וקדושה, יותר מגדרי הקדושה שקבלו על עצמן כל הכלל ישראל. כשהכלל ישראל אמרו "נעשה ונשמע", לא היתה הקבלה במיוחד על דיניה ומצוותיה של התורה, כי ב"אלה הדברים" ("לא פחות ולא יותר". עיין רש"י בפרשת יתרו שם) טרם נזכרו פרטי הדינים, כי אם רק חפץ ה' בם להיות "ממלכת כהנים וגוי קדוש", ועל זה הוא שהיתה קבלתם של "נעשה ונשמע" להיות גוי קדוש. ולא שאלו מה כתוב בתורה, כמו אם נשאל לאחד "הרוצה אתה להתהוות מיליונר?" הלא תיכף ענה יענה "כן, ודאי! אעשה ואמסור כל כחי ללא כל הגבלה, כי אעבור במים ונהרות לא ישטפוני. אלך במו אש ולהבה ולא יבערוני, אך ורק למען להתהוות מיליונר". כשהציע הקב"ה לישראל להיות גוי קדוש, ידעו היטב כי להתהוות איש קדוש לא בנקל מגיעים לזה. צריכים לעמול ולייגע די-קשה ללא שינה לעינים וללא תנומה לעפעפים. תוך קיום כל המצוות והמעשים הקשורים בזה, אבל הכל כדאי! היה להם לישראל ציור באושר הקדושה וההתדבקות בה' פי אלף פעמים יותר מאשר אצלנו במיליונר, כי על כן ודאי ענו כל העם יחדיו נעשה ונשמע, על מות נאהבוך עד דכדוכת נפשנו, הכל כדאי! **הנה קבלו על עצמן גדרי "גוי קדוש"** בכלל, ואז נתן הקב"ה להם כל התורה, כל הדינים והמצוות, שהם גדרי גוי קדוש אשר קבלו על עצמן, וזאת היא התורה לדרגת הקדושה של כל ישראל, קדושה כללית לכל ישראל וישראל. **ונזיר כי חפץ בדרגא יותר גבוהה מהכלל, כי חפץ בדרגא** של תוספת פרישה וקדושה, הנה אליו נתן הקב"ה תורה על התורה, תורת הנזיר, עם כל דיניה ומצוותיה, שהם הלמעשה מן תורת זאת הקדושה, כי עכשיו שכבר קבל על עצמו תוספת הקדושה הנה כבר ניתנה לו עוד תורה על תורה, תורה שלמה של תורת הנזיר, תורה עם כל דיניה ועונשיה ודאי.

הוא הענין אשר מצינו בגמ' (נדרים ט ב) תניא אמר שמעון הצדיק מימי לא אכלתי אשם נזיר טמא אלא אחד, פעם אחת בא אדם אחד נזיר מן הדרום, וראיתיו שהוא יפה עינים וטוב רואי וקווצותיו סדורות לו תלתלים, אמרתי לו בני מה ראית להשחית את שערך זה הנאה, אמר לי רועה הייתי לאבא בעירי, הלכתי למלאות מים מן המעיין ונסתכלתי בבואה שלי ופחז עלי יצרי וביקש לטורדני מן העולם, אמרתי לו, רשע, למה אתה מתגאה בעולם שאינו שלך, במי שהוא עתיד להיות רימה ותולעה, העבודה שאגלחך לשמים, מיד עמדתי ונשקתיו על ראשו, אמרתי לו, בני, כמוך ירבו נוזרי נזירות בישראל, עליך הכתוב אומר איש כי יפליא לנדור נדר נזיר להזיר לה', וברא"ש שם: וכתיב קדוש יהיה, כיוצא בך קראו הכתוב קדוש. בו ראה שמעון הצדיק את הנזיר באמת, כי הוא אשר קבל על עצמו עיקרה של נזירות, קבל על עצמו להיות קדוש, והוא אשר עליו חיוב הקרבנות וכל הדינים באמת, כי הוא הקדוש ודאי.

<sup>18</sup> פירוש המלבי"ם עה"פ קְדשִׁים תִּהְיוּ כִּי קְדוֹשׁ (יט ב) הקדושה היא הפרישות וההתנשאות מכל דרכי החומר והטבע אל ענינים נפשיים אלקיים גבוהים ונעלים מכל עניני הבשר. ויש בקדושה מדרגות רבות, יש מתנשא על כח המתאוה לעריות ומאכלות אסורות, יש מתנשא לפרוש מכל עניני החומר ומשאלותיו ומכל הנאות העולם, עד יהיה כבר אלהין, וכן תמיד, וכן **הקדושה הנאמרת אצל ה', היא מה שיעלה מן ההנהגה הטבעיית אל הנהגה נסיית פלאיית** ושודד ומבטל כל עניני הטבע ותהלוכותיה, אולם ה' ערך סדרי העולם הגדול והנהגתו שיהיו נמשכים לפי סדרי האדם שהיא העולם הקטן והנהגתו, שאם הטבעיים מושלים בעולם הקטן והנפש נמשכת אחר החומר וטבעיה ויצוריה, אז גם בעולם הגדול הטבע שוררת והכל מתנהג לפי סדרי המערכת ומנהג הטבע, ועת יתקדש האדם ויתנשא מן החומר אל הנהגה בחיריית נפשיית, והשכל גובר והנפש האלקית שוררת. אז גם בעולם יתקדש ה' ויתעלה להנהיג הנהגה נסיית פלאיית. וז"ש אם מקדשים אתם עצמכם מעלה אני עליכם כאילו קדשתם אותי. כי שיתקדש ה' בהנהגת העולם להנהיג הנהגה פלאיית תלוי בקדושת ישראל וממשלתם על הטבע והחומר, אולם אותי. כי שיתקדש ה' אלקיכם. ששם אלקים הבא אותי. בי שיתקדש ה' אלקיכם תלוי לפי מעשה התחתונים המונהגים. וע"ז דייק כי קדוש אני ה' אלקיכם. ששם אלקים הבא בכינוי אל ישראל מציין תמיד השגחתו הפרטית והנהגתו את ישראל, וקדושתי מצד זה שאני אלקיכם תלוי בקדושתכם. ולכן היו קדושים ואז אהיה קדוש מזה הצד שאני אלקיכם ר"ל אנהיג העולם בהנהגה פלאיית לפי קדושתי נעלה מכל עניני הטבע וסדרי העולם הקבועים.

<sup>19</sup> משנה יומא (א ג) וְקוֹרִין לְפָנָיו בְּסֵדֶר הַיּוֹם, וְאוֹמְרִים לוֹ: **אִישִׁי כֹהֵן גָּדוֹל**, קְרָא אַתָּה בְּפִיךְ וכו'. ובסוף פרק ו דתמיד: לא הָיָה הַמַּקְטִיר מַקְטִיר, עַד שָׁהַמְּמֵנֶּה אוֹמֵר לוֹ: הַקְטֵר. אִם הָיָה כֹהֵן גָּדוֹל, הַמְּמֵנֶּה אוֹמֵר: **אִישִּי כֹהֵן גָּדוֹל**, הַקְטֵר. ובמסכת פרה (ג ח) סִמכוּ יִדִיהָם עַלִיו ואַמרוּ לוֹ: **אִישִׁי כֹהָן גִּדוֹל**, טבוֹל אַחָת. the *Passuk* says: אָישׁ אִישׁ לֹא תִקְרְבוּ לְגֵּלוֹת עֶרְוָה וחו an "*Ish*" shall not come anywhere near an *Erva*. We can suggest that marriage is an

institute of becoming *Chashuv*, since with marriage you are overcoming your lusts for the *Treife* streets. You are a *Gibbor:* who overcomes his desires; not a weak shameful *Erva*.

Getting married means becoming great and pure and holy and strong and manly.

That's why marriage is called

"Ishus" and "Kiddushin". And you become a husband who is called a "Baal" (an "owner") and a big shot who is in charge (of his Yetzer Hara), with Hashem's help.

**NOVARDOK** 

I once read a story about a *Novardoker* who was on his deathbed. He was in his last

moments on earth. Yet, his mind was totally involved in building Yeshivos! His Neshama left this world while he was encouraging a Yungerman to get moving and to build a Yeshiva! I heard a story about R' Ben Zion Bruk Zatzal who once fainted on someone's doorstep as he was coming

in. When they revived him, they found out that while he was building a *Yeshiva* he had forgotten to eat for three days!

\*\*

Everybody makes mistakes in this world, but

Everybody makes mistakes in this world, but look what kind of mistakes *Novardokers* make! I was told that although he was a: זְקוּן extremely old when he was *Niftar*, the direct cause of his death was a mistake in his

miscalculation in fasting on Yom Kippur when he really shouldn't have. His children weren't sure about this, but there certainly was a:

ช่งการuspicion that he could do such a thing. \*\*\*

The seriousness of the truths of life and that the main world is Olam HaBah was so ingrained in them, that they were totally different kinds of humans. Indeed, a soldier (of Hashem) is a selfless and fearless kind of person, who lives for a purpose higher than himself. There is a

story of a *Chasidishe Admor* who was dying. When his son noticed that his life was ebbing away and it was almost over, he started losing himself, since it was so difficult for him to accept such a grave reality. So his father started scolding him, **as he was dying**: "How can you *Chap Hispa'alus* from seeing a person die?"

I was told that in his later years, R' Gershon

Liebman Zatzal would lay down on the floor in his room with candles around him to get a feeling of what dying is all about. R' Avigdor Miller Zatzal would talk about his own death with a cold calculated attitude as a simple obvious fact of life. It may sound depressing to be talking about death, but the



When people see the

suffering of a

Tzaddik and success

of the Rasha, if they

realize there is

another world they

won't have any

questions

(L-R) R' Yaakov Galinsky & R' Ben Zion Bruk

truth is the opposite.

I once asked a famous *Mashgiach* what keeps him going when he has life's difficult issues and *Nisyonos*. He told me that his knowledge that this world is not forever calms him down. Believe it or not, loads and loads of your aggravations and heartaches come to you because you think you'll be here forever.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

#### When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim $\,$

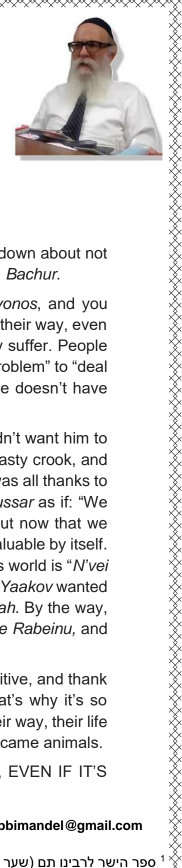
#### Parshas Tazria-Metzora 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 363732   | 1:00:41  | Yiddish  |
| 365321   | 47:35    | English  |
| 366322   | 2:40     | English  |
| 359864   | 6:59     | English  |
| 366336   | 39:17    | English  |
| 365324   | 3:03     | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### My Son Needs Chizuk

**Question:** What can the Rav say towards my son who is feeling very down about not getting in to the *Yeshivos* he was hoping for, even though he is a good *Bachur*.

**Answer:** There is a mentality in people's minds to live without *Nisyonos*, and you should know that it's not healthy. People like that everything should go their way, even in *Ruchaniyus*. People don't appreciate *Nisyonos*, and that's why they suffer. People were created for challenges. It's **supposed** to be that way. It's not a "problem" to "deal with", **it's supposed to be bumpy**; that's how we *Shteig*. If someone doesn't have *Nisyonos*, he isn't normal.

Yaakov Avinu was learning in Yeshivas Shem V'Ever, but Hashem didn't want him to stay there without any challenges. He had to go live with a Lavan, a nasty crook, and that's how he became great; the whole Klal Yisrael came from that. It was all thanks to Lavan. Nisyonos are worth more than anything. People look at Mussar as if: "We wish we didn't have problems, and then we wouldn't need Mussar; but now that we have problems, now we need Mussar". But it's not true. Mussar is so valuable by itself. We have to cherish our challenges. The Sefer HaYashar says¹ that this world is "N'vei HaTela'os" a place of difficulties, so don't be Nis'pael from "problems". Yaakov wanted Rachel, but it didn't go as he wanted, and instead Lavan gave him Leah. By the way, it was Hashem's doing. Out of Leah came Kehuna and Le'viya, Moshe Rabeinu, and David HaMelech! Klal Yisrael is built on an "unwanted" spouse!

We aren't in charge; we are just puppets. We have to focus on the positive, and thank Hashem that we aren't cockroaches! No one thinks like that, and that's why it's so difficult when something doesn't go our way. *Sedom* had everything their way, their life was a paradise: 'מַן מֹן and that's why they were so wicked until they became animals.

MAKE LIGHT OF YOUR CHALLENGE, AND SAY: "IT WILL WORK, EVEN IF IT'S NOT MY WAY".

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

יום וּבְכֶל שָׁעָה וּבְכֶל חֹדֶשׁ, וְיֹאמֵר בְּלָבּוֹ, אָם לֹא יָבוֹאוּ הַיּוֹם הַמְּאוֹרְעוֹת יָבוֹאוּ לְמָחָר, וְיִחֲשׁוֹב בָּהֶם בְּטֶרֶם בּוֹאָם, וְיַמְתִּינֵם בְּכֶל יוֹם וּבְכֶל שָׁעָה וּבְכֶל שָׁעָה וּבְכֶל חֹדֶשׁ, וְיֹאמֵר בְּלָבּוֹ, אָם לֹא יָבוֹאוּ הַיּוֹם הַמְּאוֹרְעוֹת יָבוֹאוּ לְמָחָר, וְאָם לֹא יָבוֹאוּ לְמָחָר יָבוֹאוּ לְמָחָר יָבוֹאוּ לְמָחָר יָבוֹאוּ לְמָחָר יָבוֹאוּ לְמָחָר וּלְשַׁיַבְּעֹה מְּעֲשֵׂה הַצַּדִּיק, זְהָ מְעֲשֵׂה הַבְּלְּאוֹת וְעָל כֵּן הִיְּעִבוֹּךְה, כִּי יִמְצָאוֹהוּ מְזֻמְּן לְקַבֵּל אוֹתָם. וְזֶה מֵעֲשֵׂה הַצַּדִּיק, כִּי הָעוֹלָם נְוָה הַּתְּלָאוֹת, וְעַל כֵּן עִינִיו וְלְבּוֹ בָּהֶם בְּכֶל רֻגַע, וְעַל כֵּן לֹא יַטְרִידוּהוּ בְּשֶּיבוֹאוּ וְלֹא יַחֲרִידוּהוּ. אַךְ יַחְרִידוּ לְמִי כִּי יַחֲשׁוֹב וְעִינִיו וְלָבּוֹ בְּהֶם בְּכֶל רֻגַע, וְעַל כֵּן לֹא יַטְרִידוּהוּ בְּשָׁבָּח וְלִא יַחְרִידוּהוּ לְחָבְיֹרְוֹן לְמִי בְּחָב בְּעָרְיִדוּ לְמִי הָעְלִים נְוֹה הַתְּלָאוֹת מְזֻמְנוֹת לָבוֹא עָלִיו לָּבְיּת וְעִל כֵּן לִייִ עְרָה יִבְּעִתוֹּה בְּעוֹלְם רָגַע, רַק יֵדַע כִּי הַתְּלְאוֹת מְזֻמְנוֹת לְבוֹא, וּבָלָה יַבְּטִח בְּטוֹבָת הָעוֹלְם רֶגַע, רַק יֵדַע כִּי הַתְּלְאוֹת מְזֻמְנוֹת לְבוֹא, וּבָלָה, וִבְּלִח בְּנִוֹית לְבוֹא, וּבְלִים בְבּוֹךְתוֹ. וְצְרִיךְ לְמִּשְׂכִיל לְשְׁמוֹר נַפְשׁוֹ תָּמִיד, וְאֵל יִבְטַח בְּטוֹבָת הָעוֹלְם רָגַע, רַק יֵדַע כִּי הַתְּלְאוֹת מְזֻמְמִנוֹת לְבוֹא, וּבָזָה יִבְעוֹח בְּטוֹבָת הָעוֹלָם רָגַע, רֵק יֵדַע כִּי הַתְּלְאוֹת מְזֻמְמִנוֹת לְבוֹא, וּבָיה יִצְלִיחַ