Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



אמור

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:

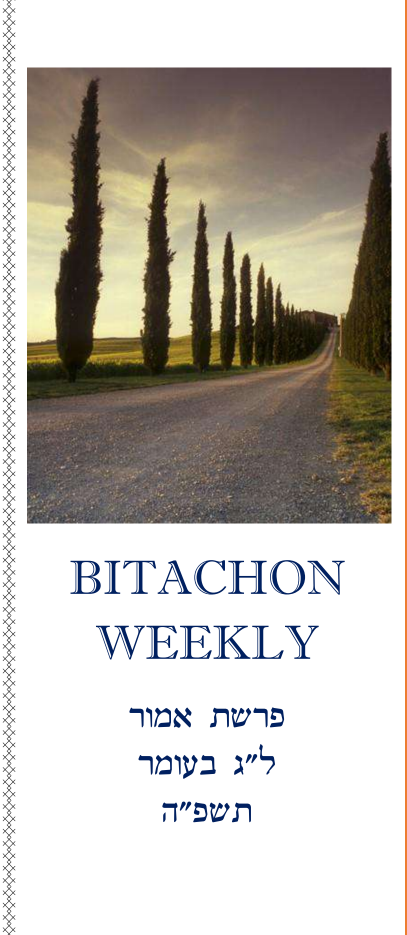


Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



## BITACHON WEEKLY

פרשת אמור ל"ג בעומר תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- AS MUCH AS WE TRY TO GROW AND IMPROVE, WE HAVE TO KNOW THAT WE'RE NEVER FINISHED
- BE YOURSELF AND DON'T COPY ANOTHER PERSON'S DERECH
- THE TORAH IS AGAINST ALL WEIRD **NEGATIVES**
- A YID HAS TO HAVE A LOVE AND APPRECIATION FOR LIFE AND SIMCHA
- THE TRUE GREATNESS OF MAN IS HIS ABILITY TO BE A SIMPLE HUMAN. AND YFT REACH GREAT RUCHANIYUS'DIK **HFIGHTS**
- CHANGE YOUR MODE FROM KA'AS TO **RACHMANUS**
- TO BALANCE OUR MIDDOS, EACH PERSON NEEDS TO GO OPPOSITE HIS **NATURF**
- FIGHTING THE YETZER HARA MEANS DIGNITY AND STRENGTH
- BEING PROUD AND HAPPY OVER OUR BEAUTIFUL ACCOMPLISHMENTS IN **AVODAS HASHEM IS OF PARAMOUNT IMPORTANCE**
- THE MISHKAN IS A PLACE OF STRENGTH AND BEAUTY AND BEING PROUD
- OUR TOUGH AND STUBBORN SIDE IS USED IN A POSITIVE WAY, TO WITHSTAND NISYONOS
- LAG BA'OMER: WHY WAS RABBI SHIMON BAR YOCHAI SO SPECIAL?
- RABBI AKIVA WAS THE AUTHOR OF:
- עַבִּיד רַחִמַנָּא לְטַב עַבֵּיד WHATEVER HASHEM DOES, IS SURELY BEST
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת אמור

### ָחָמֵץ תַּאָפֶינָה כג יז

#### As Much as We Try to Grow and Improve, We Have to Know That We're Never Finished

After 50 days of counting the Omer, which is

a gesture of hope and striving to move up and be Zoche to Kabalas HaTorah, you take two breads, שָׁתֵּי הַלֱחֵם and bake them Chametz which is usually not Mizbeach. allowed on the (Mishna1). You spent a whole Pesach where you ate Davka Matzos, which symbolize flat Anava and Hachna'a, and you refrained from blown up, Ga'ava'dik, Chametz. Now, after counting 50 days, you go bring two giant breads made out of Davka Chametz??!

We enjoy
every
moment,
happy with
the unfinished
present,
instead of
worrying
about the
future

A *Yid* must always aim upwards, and keep trying to grow and improve himself. Yet, he has to know that he's never finished. The *Kotzker Rebbe* said<sup>2</sup>: אַז מָ'אָיז פַארְטִיק, אָיז מֶען "If you're "finished" then it's all over.

and you're all "cooked up". R' Avrohom Leib Shur *Zatzal*, a *Slabodka Talmid* who was a Rav in Chicago told me how *Goyim* get their college degree, and then it's all over.

People are in shock when suddenly they have a new *Yetzer Hara* or *Nisayon*, and they feel that they haven't really grown in the past. They have to realize that you always have to start with *Shelo Li'shmah* (selfish) (*Chametz*). R' Chaim of

Volozin Zatzal says<sup>3</sup> that every time you start

ַ משנה מנחות (ה א) כָּל הַמְּנָחוֹת בָּאוֹת מַצָּה, חוּץ מֵחָמֵץ שֶׁבַּתּוֹדָה וּשְׁתֵּי הַלֶּחֶם, שֶׁהַן בָּאוֹת חָמֵץ.  $^1$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ספר לכבוד שבת (געדאנקין פון אלע סדרות, לר' אהרן רוזמרין, ניו יארק תשט, עמ' 258) און דער רבי ר' מענדעלע קאצקער ז"ל פלעגט זאגען: אויב אַ מענש געהט ארום מיט דער שטאָלצער איינרעדעניש, אז ער איז שוין "פארטיג", איז ער "אפגעקאכט". ז"ל פלעגט זאגען: אויב אַ מענש געהט ארום מיט דער שטאָלצער איינרעדעניש, אז ער איז שוין "פארטיג", איז ער "אפגעקאכט". ובספר אמת מקאצק תצמח (ילקוט השלם לתורות ואמרות של הרבי מקאצק, ב"ב תשכא, עמ' קצז, סי' תרנט) דוד קראו טמא, שנאמר (תהלים נא יב) לֵב טָהוֹר בְּרָא לִי אֱלֹקִים, מזה נתן להסיק, כי אם נדמה לו ששלם הוא, הרי זה נקרא לב טמא. בפגמו, ומתפלל לֵב טָהוֹר בְּרָא לִי אֱלֹקִים, מזה נתן להסיק, כי אם נדמה לו ששלם הוא, הרי זה נקרא לב טמא.

ושם (סי' תרס) ה' ה' אֵ-ל רַחוּם וְחַנּוּן (תשא לד ו) אני הוא לפני שיחטא האדם, ואני הוא לאחר שיחטא (רש"י). הקושיה היא: טרם שחטא האדם למה זקוק הוא לרחמים? אולם **האדם שאינו חוטא זקוק דוקא לרחמים מרובים**, שלא יתהלך בהרגשה של "שישו בני מעי" **ולא יבוא חלילה לכלל גאוה**, שהיא אבי אבות החטאים.

ושם (סי' תרנז) מִדְּרָכָיו יִשְׂבַּע סוּג לֵב וּמֵעֶלָיו אִישׁ טוֹב (משלי יד יד) <mark>כל השבע נחת מדרכיו</mark>, "סוּג לֵב" הוא, **לבו בחינת סיגים** ופסולת. ואילו "מֵעֶלָיו", <mark>היודע בנפשו, שחייב הוא לעלות בהתמדה להשגת השלמות, זה נקרא "אִישׁ טוֹב".</mark>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> נפש החיים (יראת ה' לחיים, להגאון האמיתי פאר הדור ומופתו, כקש"ת מו' חיים נ"ע האב"ד ור"מ דק"ק וולאזין, שער ג פרק ג) וגם כי באמת כמעט בלתי אפשר לבא תיכף בתחילת קביעת לימודו למדרגת לשמה כראוי, כי העסק בתורה שלא לשמה הוא למדרגה שמתוך כך יוכל לבא למדרגת לשמה, ולכן גם הוא אהוב לפניו יתברך, כמו שבלתי אפשר לעלות מהארץ לעליה אם לא דרך מדרגות הסלם, ולזה אמרו (פסחים נ ב) לעולם יעסוק אדם בתורה ובמצות אפילו שלא לשמה, אמרם לעולם רוצה לומר בקביעות, היינו שבתחלת למודו אינו מחוייב רק שילמוד בקביעות תמיד יומם ולילה, ואף אם לפעמים ודאי יפול במחשבתו איזה פניה לגרמיה לשום גיאות וכבוד וכיוצא, עם כל זה אל ישים לב לפרוש או להתרפות ממנה בעבור זה ח"ו, אלא אדרבה יתחזק מאד בעסק התורה ויהא נכון לבו בטוח שודאי יבא מתוך כך למדרגת לשמה. (וסיים שם) שכיון שֶעְסַק בתורת ה' בתמידות, בלתי ספק שהיה כונתו פעמים רבות גם לשמה, כמו שהבטיחו רז"ל שמתוך שלא לשמה בא לשמה, כי אין הפירוש דוקא שיבא מזה ללשמה עד שאחר כך יעסוק בה תמיד כל ימיו רק לשמה, אלא היינו שבכל פעם שהוא לומד בקביעות זמן כמה שעות רצופים אף שדרך כלל היתה כוונתו שלא לשמה, עם כל זה בלתי אפשר כלל שלא יכנס בלבו באמצע הלימוד על כל פנים זמן מועט כונה רצויה לשמה, ומעתה כל מה שלמד עד הנה שלא לשמה נתקדש ונטהר על ידי באמצו הלימון בו לשמה.

I grow and

blossom

and enjoy

my

"Grade B"

existence

learning you're *Shelo Li'shmah*, and you become *Li'shmah* when your mind is already deep in the *Sugya*. יַּשְׁבַע יִפּוֹל צַדִּיק וָקְם משלי כד סד A *Tzaddik* falls seven times, and gets up! We are always starting anew!

On the *Seder* plate we have a: זְרוֹעַ (*Z'roa*) and a: בִּיצָה (egg). We can suggest that these

two are a *Remez* that all you have to do is always make a: זְרִיעָה *Z'ria*, i.e., just plant seeds without expecting results, despite all your efforts on acquiring *Bitachon* or davening so hard without *Yeshuos*, etc. They are all seeds, and someday you will have an "egg" (which symbolizes a new life) and be a new person לא עָלֶיךְ Results are not your responsibility!

וּלְקַחְתֶּם לָכֶם בַּיּוֹם הָראשׁוֹן פְּרִי עֵץ הָדָר וגו' כג מ Be Yourself and Don't Copy Another Person's *Derech* 

קּאָדָם עֵץ הַשָּ'דֶה A human is compared to a tree. Just like a tree grows, so must a human grow. We have four totally different *Minim* to show us how each person has to grow in his own individual *M'halech*. Here we have a fruit (*Esrog*), and then we have a skinny branch (*Lulav*), which is part of fruit that we aren't holding (i.e., הְמָרִים, attes).

We have *Hadasim*, which if it has too many of its fruits, is *Passul*<sup>4</sup>. We have a kosher *Arava*, whose leaves are spread about, and not on the same place like the *Hadasim* (which are: מְשֵׁלְשִׁים organized three on each

row), and if the leaves of the *Hadas* would be spread apart like an *Arava*, it would be a: סַ<u>ד</u> שׁוֹטֶה dysfunctional *Hadas*, and it would be *Passul*.

\*\*\*

Some people need to be *M'sudar'dik* like a: מַשׁוּלְשׁ organized *Hadas*, and some people thrive on being spontaneous and in

disarray. The main thing is to be yourself, and not copy other people's *Derech* (usually). The *Netziv* in *Parshas Kedoshim* says<sup>5</sup> that there are many kinds of *Kedoshim*, and every person is a *Kadosh* in his own way. Your main *Avoda* might be just working on *Sameach B'chelko* in *Avodas Hashem*, or being satisfied with your struggles,

etc. \*\*

You could be an *Iyun* or *Baki* type, a *Chesed* or *Dikduk HaMitzvos* type, or a *Mussar* type. Many people these days need to excel in *Emuna* and *Bitachon*, and this too is loaded with various approaches. There is a *Hachnosas Orchim* type, a fundraiser type, a *Kedusha* type, a *Savlan* (no *Ka'as*) type, a *M'zakeh HaRabbim* type.

לְנֶפֶשׁ לֹא יִטַּמָּא בְּעַמָּיו כא א

The Torah Is Against All Weird Negatives Cohanim have to keep away from dead people, and if they don't, they become Tamei. What's wrong with a dead person? Isn't he a Mussar Haskel, and it's a great Chesed to help bury him? The Seforno in Parshas Kedoshim says<sup>6</sup> that by: שְׁרִיטָה cutting your

<sup>4</sup> משנה סוכה (ג ב) **הַדַּס** הַגָּזוּל וְהַיָּבֵשׁ, פָּסוּל. שֶׁל אֲשֵׁרָה וְשֶׁל עִיר הַנַּדַּחַת, פָּסוּל. נִקְטַם רֹאשׁוֹ, נִפְּרְצוּ עָלָיו אוֹ **שֶׁהָיוּ עֵנָבִיו** מְרָבּוֹת מֵעָלָיו, פָּסוּל. וְאָם מִעֲטָן, כָּשֵׁר. וְאֵין מְמַעֲטִין בְּיוֹם טוֹב.

<sup>5</sup> הנצי"ב בהעמק דבר עה"פ דַּבֵּר אֶל כֶּל עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם קְדשִׁים תִּהְיוּ (יט ב) כלפי מעשה ארץ מצרים וכנען בתאותם לפרוץ אפילו כל חק, בא המצוה על כל עדת בני ישראל להיות גדור מן התאוה אפילו מה שהוא נגד שכל אנושי לבד, וכמש"כ הרמב"ן בפירוש מ"ע זו, שהוא להיות פרוש ממותרות הרבה אפילו בַּמוּתָּר. והקדים הכתוב כאן "אֶל כֶּל עֲדַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל" בַאשר אין פרישת כל אדם שוה ותורת כל אחד לבדו בידו לפי טבע גופן והליכות ביתו וכדומה, וכ"כ הרב המגיד

שלהי הל' שכנים יע"ש, מש"ה כתיב דמכל מקום הכל מוזהרים איש לפי ערכו, משא"כ כל המצות הדבר ידוע שהכל שוים. <sup>6</sup> ביאור על התורה אשר חבר אזן וחקר הגאון השלם האלקי כמהר"ר עובדיה ספורנו זלה"ה בפרשת קדושים עה"פ לאׁ תאֹכְלוּ עַל הַדָּם לֹא תָנַחֲשׁוּ וָלֹא תָעוֹנֵנוּ (יִט כו-כז) כל אלה היו דרכים אצלם בהגדת עתידות, בסורם מדרכי רוח טהרה ונבואה לדרכי

erשת אמור תשפ"ה

When I

visited R'

Gershon

Liebman's

Veshiva, I

remember

they were

always

having

Símchos

skin for a *Meis*, it is: פְמַחְשִׁיבִים מְאֹד מִיתַת הָאָדָם וֹאָר מִיתָת הָאָדָם וֹאָר עָלֶיהָ like going overboard over a person's death. Imagine, people view death with awe and reverence, and therefore they make a big shpiel, with: שְׁרִיטָה cutting and harming their bodies.

The Torah is against all these weird negatives. The Cohanim who are: מְשַׁרְתֵי ה' the servants of Hashem have to keep away from dead people and dead animals (נְּבֵילוֹת וּטְרֵיפוֹת) or cutting beards which is a lack of Kavod and dignity (Sforno, above) and making bald spots etc. A Cohen can't marry a: מְלֵלָה divorced woman or a: מֹנָה and a Cohen Gadol can't even marry an Almana. Why shouldn't he do Chesed with an unfortunate Almana?

And then come loads of *P'sulei Mumin* (physical blemishes), whether the *Cohen* has a *Mum* or the *Korban* has a *Mum*. What

happened to our compassion for the unfortunates? *Parshas Mishpatim* and many other *Parshiyos* are constantly sticking up for the *Ger*, the *Yasom*, *Almana*, and all those broken people. And notice how the *Torah* 

mentions that the *Avos* had beautiful wives.

There is a time and place for Rachmanus and caring and loving unfortunates. There is also a time and place to avoid anything negative and sad and ugly and distasteful. RSRH Zatzal speaks<sup>7</sup> about this. We are not a nebach nation. We are proud and happy and we always choose life, like it says: בּים ל יִּט Chose life!

### A *Yid* Has to Have a Love and Appreciation for Life and *Simcha*

תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׂמְחָה וּבְטוּב א נח מז Not serving Hashem with Simcha is the reason for all kinds of Tzaros! There are many of us who have to go extreme in

רוח הטומאה. ובהיות מדרכי הא-ל וכבודו שלא נחלל גופות עמו אשר קדש לעבדו, אמר לאׁ תַקְפּוּ, וצוה שלא נחללם בהקפת הראש כמעשה שוטים ושכורים, ולא בגלוח הזקן כאמרם (שבת קנב א) הדרת פנים זקן, ולא בשרט לנפש **כמחשיבים מאד** מיתת האדם ומתאבלים מאד עליה. וכן בכתובת קעקע לתת אות בבשרנו מלבד אות הברית.

וכדרך שבעל מום איננו יכול לייצג את האדם הפורח בקירבת ה', כן גם "לאֹ יַגַּשׁ לְהַקְרִיב אֶת אִשֵּׁי ה'": אין הוא יכול לייצג את נקודת המצב, שממנה יש לבקש את קירבת ה'. לא משבר החיים יניע את האדם מישראל לבקש את ה' במזבחו; לא חיים שבורים, ולא חלק של החיים, יימסרו לאש-דת המזככת והמעצבת, למען יהיו לחם אלקיו; "אֵת לֶחֶם אֱלֹקֵיו לֹא יַגַּשׁ לְהַקְּרִיב": אין אדם זוכה לחיים שלמים הראויים לקירבת ה', אלא אם כן תחילת שאיפתו היא מנקודת המצב של החיים השלמים בתמימותם.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ איש מַזַּרְעֲךְ לְדֹרֹתָם אֲשֶׁר יִהְיָה בוֹ מוּם לֹא יִקְרֵב לְהַקְרֵב לְּחָם אֱלֹקֵיו (כא יז) כבר עמדנו על היחס ההדוק שבין הכהן המקריב לקרבן; וכבר הסברנו את משמעות התמימות הגופנית הנדרשת ביחס לשניהם. היא מבטאת גם את שלמות התמסרותנו, וגם את שלמות החיים שנזכה בהם בקירבת ה'. מזבח ה' א הוקם לצורך שבורים ורצוצים, עוורים ופסחים, נכים ודוויים וחולים; לא לשם כך נבנה המזבח, כדי שהאדם העייף ישתרך למעלותיו וימצא שם ניחומים לאבליו או רפואות פלאים לחוליו. כי החיים בשלמותם, ברעננותם ובגבורתם יתקדשו שם לחיי מעש של עבודת ה'; וכך יזכו בברכת ה' של רעננות נעורים וכוח חיים. החיים והגבורה, לא המוות והחולשה, שוכנים במזבח ה'; והוא דורש את התמסרות האדם השלם, והאדם בשלמותו יעלה שם ויפרח. " אם שְׁמוֹעַ תְּשְׁמַע לְקוֹל ה' אֱלֹקֵיךְ בשלח במזבח ה'; והוא דורש את התמסרות האדם השלם, והאדם בשלמותו יעלה שם ויפרח. " אם שְׁמוֹעַ תְּשְׁמַע לְקוֹל ה' אֱלֹקֵיךְ (בשלח במזבח ה' המאמר הראשון על המשמעות והכוח של מצוות ה'. אם תמסור את כל חייך כדי לקיים את כל תורת ה', הרי תורה זו תהא רפואה, מונעת לכל הסבל הגופני והחברתי, המעיק על שאר האנושות; "כִּי אֲנִי ה' רֹפְּאֶךְ". והבטחה זו והתנאי לקיומה יבואו לידי ביטוי במקדש התורה על ידי הכהן ועל ידי הקרבן. משום כך אנשים תמימים, ולא בעלי מום, יקריבו את הקרבנות של מקדש התורה; רק הם, (לדעת הרמב"ם) רשאים לבוא למקומות הקודש שבמקדש. "אִישׁ... אֲשֶׁר יִהְיָה בוֹ מוּם לֹצ יִוֹכל לייצג את האדם המצוי בקירבת ה'.

avoiding sadness and problems which the *Goyish* newspapers are loaded with. Besides keeping *Torah* and *Mitzvos*, a *Yid* has to have a love and appreciation for life and *Simcha* and being successful and having a good life. Not to be a martyr and a selfless saint who has no *Geshmak* in this world.

Some people give lots of *Kavod* and attention to their children when they are weak and depressed and sick, *Chas V'shalom*. They never stop talking about the details of the unhappy side of their lives. A *Yid* has to always make a shpiel and a *Chashivus* for all

the goodness and *Mazal Tov's* and good health in his life. Being *Machshiv* sadness creates more sadness, *Chas V'shalom*, and creates a *Geshmak* in hurting yourself and/or others.

### תַּמְחֲרַת הַשְּבָת כג טז The True Greatness of Man Is His Ability to Be a Simple Human, And Yet Reach Great Ruchaniyus'dik Heights

We only start counting (which also symbolizes our growing and moving upwards in *Avodas Hashem*) after we had a day of rest and good food and *Simcha* and *Oneg.* (מַּמֶּחֶרַת הַשַּׁבָּת) after the first day of *Pesach*). On *Leil Pesach*, when *Yitzchok Avinu* was about to reach a super high *Madrega*, and

the *Otzros* (fortunes) of goodness in *Shamayim* were opening up to shower *Bracha* upon his son, *Rivka* told *Yaakov* that she would first prepare: מַטְעַמִּים לְאָבִיךְ כַּאֲשֶׁר delicious food according to his father's taste.

Since when is enjoying good food such a big *Inyan*; and especially for the greatest *Tzadik*,

Yitzchok Avinu who was Mamash an Olah Temima? Actually, the true greatness of man is his ability to be a simple human, and yet reach great Ruchaniyus'dik heights. Perhaps this is why he Davka engaged in Gashmiyus'dik pleasure, since it makes him greater when he shows that he's a simple human who enjoys Olam HaZeh, unlike a Malach who can't eat, and yet, he's all the way on the highest Madregos.

## Hashem Loves Those Big *Yetzer Hara*People Who Don't Give Up

Those who have lusts and addictions and Kin'ah, Ta'ava, Kavod, and Ka'as, etc. can

have super Kochos in giving Brachos if they are always working on themselves. Don't look down at yourself! What you think is a Chisaron can Davka be a Ma'ala, like Dovid HaMelech who was an Admoni and he saved Klal Yisroel since he wasn't Nis'pael from his low-life shortcoming, and he kept working on himself. And indeed, Shmuel HaNavi didn't want to make Dovid king at first, because he was an Admoni. But Hashem corrected him. since Hashem loves those big Yetzer Hara people who don't give up.

I Just Can't Stand That Person! CHANGE YOUR MODE FROM KA'AS TO RACHMANUS

Many, many times, the person who

intimidated me has his own issues that I'm not aware of. He looks like he owns the world, but it's totally not true. I've had such types come over to me, asking for *Chizuk*. Always be *Dan L'kaf Zechus!!* Change your mode from *Ka'as* to *Rachmanus!* Chances are great that their rough side comes because they aren't good at certain social skills.

Bitachon Weekly פרשת אמור תשפ"ה

When you

are

working on

your

Míddos

you need to

go to the

#### כּי אָם לְשָׁאֵרוֹ כא ב

#### To Balance Our *Middos*, Each Person **Needs to Go Opposite His Nature**

The Torah stresses that although a Cohen may not become Tamei to a Meis, he has to make an exception by close relatives. We can suggest that there is a special reason for this. Of all the Shevotim, only Shimon and Levi had a special love for relatives. They loved each other, like it says: שָׁמֵעוֹן וְלֵוִי אַחִים ויחי מט ה Shimon and Levi are "brothers", and they were Moser Nefesh as: אַחִי דִינָה the

"brothers" of Dina. Perhaps this is why by the Ma'aseh Eigel they had to Davka kill: אישׁ אָת קרוֹבוֹ תשא לב their relatives, just like Avraham Avinu (who had a special love for *Yitzchok*) was told: קַח נָא אֶת בִּנָךְ אֶת יִחִידְךָּ אֲשֶׁר אָהַבְתָּ וירא כב ב take your precious, beloved, only son; in order to go against his nature.

And now that the *Levi'im* had killed their own relatives in the Ma'aseh Eigel, they have to go to the other extreme. The recipe for a: בַּחַמָּן compassionate person is to be an:

אַכְזָר unsympathetic person has to work on more Rachamim. The Ohr HaChaim says8 that after killing and wiping out the Ir HaNidachas, a Yid needed a special "plug" in being a: רַחַמון compassionate person after such an ordeal.

We all need to balance our Middos, and each

person needs to go opposite his nature.

#### אַת אָבִיהָ הִיא מְחַלֵּלֵת בָּאֵשׁ תִּשָּׂרֵף כא ט Fighting The Yetzer Hara Means Dignity and Strength

The severe penalty of causing Bizayon is being burned in fire. This entire Parsha is a message of Kavod and Romemus and Simcha and dignity and strength. We have said that there is a good reason why the Bnei Yisroel left Mitzrayim: חֱמֵשִׁים armed, and were called: אָבָאוֹת ה' the army of Hashem. We came out of a place that was weak in

> fighting the Yetzer Hara (like the wife Potiphar who was repeating<sup>9</sup> a *Lashon* of: שׁכַב laying down; i.e., being horizontal and lazy and inactive).

Notice that when he chased us. Paroh's wheel came off. A wheel symbolizes movement and doing and productivity that Mitzrayim didn't really have. They worshipped sheep, since a sheep is docile and passive and weak. And a Yid has to be strong and proud. He never forgets that he's a Tzelem Elokim who ideally should be in Gan Eden with unlimited

strength and goodness. That's why Shabbos, which is: מֵעֵין עוֹלָם הַבָּא a taste of *Olam* HaBah, is so important to us.

A Mum (blemish) is Passul, and so is a: גָרוּשָה divorced woman, etc. And we don't glorify death like the nations, and therefore we don't defile our bodies with: שָׂרִיטָה cutting our skin,

extreme opposite of your Tevah אַכְזָר unsympathetic person, and an:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> אור החיים בפרשת ראה עה"פ וָנָתַן לְרָּ רַחֲמִים וַרְחַמָּךְ (יג יח) כוונת מאמר זה כאן, לפי שצוה על עיר הנדחת שיהרגו כל העיר <sup>8</sup> לפי חרב ואפילו בהמתם, **מעשה הזה יוליד טבע האכזריות בלב האדם**, כמו שסיפרו לנו הישמעאלים כת הרוצחים במאמר המלך, כי יש להם חשק גדול בשעה שהורגים אדם, **ונכרתה מהם שורש הרחמים והיו לאכזר**, והבחינה עצמה תהיה נשרשת ברוצחי עיר הנדחת. לזה אמר להם הבטחה שיתן להם ה' "רחמים", הגם שהטבע יוליד בהם האכזריות, מקור הרחמים ישפיע בהם "כח הרחמים" מחדש, לבטל כח האכזריות שנולד בהם מכח המעשה, ואומרו "וְרַחַמְּךָּ", העיר בזה שכל זמן שהאדם הוא בגדר טבע אכזרי, כמו כן יתנהג ה' עמו, שאין ה' מרחם אלא לרחמן (שבת קנא ב).

<sup>.</sup> וישב לט ז, וַתִּשָּׂא אֵשֶׁת אֲדֹנָיו אֶת עֵינֶיהָ אֶל יוֹסֵף וַתּאֹמֶר **שִׁכְבָה** עָמִי. (שם פסוק י) וְלֹא שָׁמַע אֵלֶיהָ **לִשְׁכַּב** אֶצְלָהּ לָהְיוֹת עָמָהּ. (פּסוק יב) וַתְּתַפְּשָהוּ בָּבְגִדוֹ לָאמֹר **שָׁכָבָה** עָמִי. (פּסוק יד) וַתְּקְרָא לְאַנְשֵׁי בֵיתָהּ וַתּאמֵר לְהֶם לָאמֹר רָאוּ הַבִּיא לָנוּ אִישׁ עָבְרִי ַלצַחֵק בַּנוּ בַּא אֵלַי **לִשָּׁכָב** עָמִי.

פרשת אמור תשפ"ה Bitachon Weekly

бу

the

and: קרמה making bald spots, etc. (Seforno<sup>10</sup>). We don't harm or deface or degrade our bodies. We are: עַזִים שֶׁבָּאוּמוֹת the boldest of all the nations. (Chazal<sup>11</sup>). We are tough in fighting the Yetzer Hara. The Mishkan had Mizbeach HaNechoshes (of copper), and copper is a symbol of: עַזוּת brazenness and chutzpa against the Yetzer

Hara and our weaknesses.

### **Being Proud and Happy Over Our** Beautiful Accomplishments in Avodas Hashem Is of Paramount **Importance**

Notice all the various materials of the Mishkan. They had the skins of a Tachash, and Rashi says<sup>12</sup> that Targum calls it: "סָגוֹנָא" because it is proud and happy (שָּשוֹן) over its gorgeous colors (גַוונָא). Why do we need such a Ga'ava'dik creature's skins on the very top of the *Mishkan*? Obviously being proud and happy over our beautiful accomplishments in Avodas Hashem is of paramount importance!

And right next to the: עורות תָּחָשִׁים *Tachash* skins are: עורות אילם מאַדְמים red colored ram skins. An: אַיִל ram is a symbol of strength (like: אֵילֵי מוֹאָב בשלח טו טו the rams, i.e., the "tough guys" of *Mo'av*). It says in *Shir*  Klal Yisroel says: I may be black (which symbolizes ugliness) but I'm really: נַאוָה beautiful, since the sun's rays (which symbolize: אוּמוֹת הַעוֹלָם the nations of the world) made me black. So those: עוֹרוֹת אילם מאַדמים red colored ram skins are a "plug" for Klal Yisroel. We may sin, which red (מֵאָדָמִים) symbolizes, but that's not the real me (it's just

temporary insanity)! I'm a Tzadik

Ideally, (נאוה beautiful!) the more Tcheiles, Argaman, and Tola'as Shani are all colors of Malchus. Kvetchy Tcheiles (sky-blue) symbolizes you are Malchus Shamayim. Argaman (purple) symbolizes Malchus of: nature. בשר ודם humans. Tola'as Shani, the more "Shani" is red, and in Tehilim, Dovid called himself a Tola'as: וָאָנֹכִי תוֹלַעַת you וְלֹא אִישׁ תהלים כב ז l am a mere worm should and not a man; this represents scream in Malchus Bais Dovid. שַש linen, is what the Cohen Gadol wore in the opposite Kodesh HaKodoshim. And direction symbolizes the Malchus of Kehuna,

> crown (צִיץ). And then we have: עַדִּים (goats) which means the "hair" of goats (Rashi13). So why does the *Torah* say: עָזִים "goats", as if "live goats" sat on top of the Mishkan? Obviously an: עַז (goat) has a certain

since the Cohen Gadol wore a

HaShirim: וּשָׁשַזַפַתְנִי הַשָּׁמֵשׁ א הּוּ וְנָאוָה שָׁשַּזַפַתְנִי הַשָּׁמֵשׁ א Chashivus. ביאור על התורה אשר חבר אזן וחקר הגאון השלם האלקי כמהר"ר עובדיה ספורנו זלה"ה בפרשת קדושים עה"פ לא תאֹכְלוּ $^{10}$ על הדם לא תנחשו ולא תעוננו (יט כו-כז) כל אלה היו דרכים אצלם בהגדת עתידות. בסורם מדרכי רוח טהרה ונבואה לדרכי רוח הטומאה. ובהיות מדרכי הא-ל וכבודו שלא נחלל גופות עמו אשר קדש לעבדו, אמר לא תַקְפוּ, וצוה שלא נחללם בהקפת הראש כמעשה שוטים ושכורים, ולא בגלוח הזקן כאמרם (שבת קנב א) הדרת פנים זקן, ולא בשרט לנפש כמחשיבים מאד מיתת האדם ומתאבלים מאד עליה. וכן בכתובת קעקע לתת אות בבשרנו מלבד אות הברית.

<sup>11</sup> ביצה כה ב, תנא משמיה דרבי מאיר, מפני מה נתנה תורה לישראל, מפני שהן עזין. תנא דבי רבי ישמעאל, מִימִינוֹ אֲשְׁ דָּת לָמוֹ (ברכה לג ב) אמר הקדוש ברוך הוא, ראויין הללו שתנתן להם דת אש, איכא דאמרי דתיהם של אלו אש. שאלמלא לא נתנה תורה לישראל, אין כל אומה ולשון יכולין לעמוד בפניהם, והיינו דאמר רבי שמעון בן לקיש, **שלשה עזין הו, ישראל באומות**, כלב בחיות, תרנגול בעופות, ויש אומרים אף עז בבהמה דקה, ויש אומרים אף צלף באילנות.

רש"י בפרשת תרומה עה"פ תִּחָשִּׁים (כה ה) מין חיה, ולא היתה אלא לשעה והרבה גוונים היו לה, לכך מתרגם **ססגונא**, ששש ומתפאר בגוונין שלו.

.רש"י עה"פ ועזים (כה ד) **נוצה של עזים**, לכך תרגם אונקלוס ומעזי, הבא מן העזים ולא עזים עצמן, שתרגום של עזים עזיא.

True

Malchus

(being

"above") is

a secure

person

who knows

his own

Maalos

## The *Mishkan* Is a Place of Strength and Beauty and Being Proud

דע means being strong and tough<sup>14</sup>, and RSRH *Zatzal* explains<sup>15</sup> how a goat has a certain toughness. Notice how among the materials that were needed to build the *Mishkan*, there are zero: צאן sheep mentioned. Just 3 colors (*Tcheiles*, *Argaman*, and *Tola'as Shani*) which the wool had been

dyed with. An: אַיִל ram, an: עז goat, and a *Tachash* are all mentioned; they are all strength and beauty and being proud. But the weak, docile sheep isn't mentioned at all.

The *Mishkan* is the palace of Hashem, and the *Paroches* is referred to as: דּנְגוֹד a king's curtain (*Rashi*<sup>16</sup>). The palace of a *Melech* is a *Makom Gevura* (strength), and sheep are weak. Of course, our *Korban Tamid* were: שְׁנֵי כְּבָשִׂים two sheep, and *Anava* 

and *Bitachon* in Hashem could very well be the reason. Yet, we can possibly say that our *Shechting* the sheep, which was the *Avoda Zara* of *Mitzrayim*, is reenacted every time we bring the *Korban Tamid*, since it showed our fearlessness in the face of the most dangerous nation. This is of A-1 importance; not being *Nis'pael!* 

### Our Tough and Stubborn Side Is Used in A Positive Way, To Withstand *Nisyonos*

We are fearless: עַזִּין שֶׁבָּאוּמוֹת ביצה כה ב boldest of all the nations, and the *Mishkan* was built right after the *Ma'aseh Eigel*. There it says: כִּי

עם קְשֵׁה עֹרֶף הוּא תּשׁא לד ט they are a "stiff-necked" nation, which means that our tough and stubborn side will be used in a positive way to withstand the cruel Nisyonos of Galus (Chazal<sup>17</sup>). עֲצֵי שִׁטָּים are: אֲרְזִים are: אֲרְזִים are: אֲרָזִים cedars, the epitome of Gevura, tall unbending cedars! And: שָׁמֶן לַמָּאֹר oil is used for Malchus, since it floats on top of all liquids.

And the "lions and eagles" which were on the *Paroches* and on the:

יְרִיעוֹת sheets are both kings of the: חַיוֹת animals and: עוֹפוֹת birds. And even the very bottom of the Mishkan had: אֲדָנִים silver sockets that held up the *Mishkan*, and are

<sup>14</sup> כִּי עַז גְּבוּל בְּנֵי עַמּוֹן (ארי **תקיף** תחומא דבני עמון). חוקת כא כד. אָרוּר אַפֶּם כִּי עָז (ליט רגזהון ארי **תקיף**). ויחי מט ז. אֶפֶס כִּי עַז הָעָם (לחוד ארי **תקיף** עמא). שלח יג כח. גּוֹי עַז פָּנִים (עם **תקיף** אפין). תבא כח נ. וְדָוִד מְכַרְכֵּר בְּכָל עֹז (ודוד משבח בכל תָקוף). ש"ב ו יד. וְיִתָּן עֹז לְמַלְכּוֹ (ויתן תוקפא למלכיה) ש"א ב י. הֵ עִדּוּז וְגִבּוֹר. תהליֵם כד ח.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת בא עה"פ שֶׁה תָמִים זָכֶר בֶּן שָׁנָה יִהְיֶה לָכֶם מִן הַכְּבָשִּׁים וּמִן הָעַדִּים תִּקְחוּ (יב ה) דרכה האופיינית של העז להראות עצמאות גדולה יותר כלפי חוץ מאשר הכבש. לכן מציינת ה"עז" גילוי התנגדות עזה. צורת עמידתה של העז מביעה התנגדות והתגרות כלפי חוץ, והיא מראה קרניה לכל זר, אך כלפי הרועה היא נתונה להשפעתו ושומעת בקולו ככבש.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> רש"י בפרשת תרומה עה"פ פֶּרֹכֶת (כו לא) לשון מחיצה הוא, ובלשון חכמים **פרגוד, דבר המבדיל בין המלך ובין העם**. <sup>17</sup> שמות רבה (מב ט) אמר רב יקים, **ג' חצופים הם**, חצוף בחיה כלב, בעוף תרנגול, **ובאומות ישראל**, אמר ר' יצחק בר רדיפא בשם ר' אמי, **אתה סבור שהוא לגנאי ואינו אלא לשבחן, או יהודי או צלוב (הוא עז כנמר, ומוסר נפשו למיתה על קידוש השי"ת. מתנות כהונה), א"ר אבין עד עכשיו קורין את ישראל בחוצה לארץ האומה של קשה עורף.** 

ובמהרש"א על הגמרא (ביצה כה ב) אלמלא לא ניתנה תורה לישראל, אין כל אומה ולשון יכולין לעמוד בפניהם, והיינו דאמר ר"ש בן לקיש, ג' עזין הן ישראל באומות, ומפרש רש"י שהם עזים, וניתנה להם תורה שיעסקו בה, והיא מתשת כוחם ומכנעת לבם, והמהרש"א שם מקשה א"כ לאו לטובתן של ישראל ניתנה תורה להם אלא לטובת האומות שיוכלו לעמוד בפניהן? אלא המהרש"א מפרש, עיקר טעמו שהן עזין, כדי שיוכלו ללמוד תורה ולא יתביישו מהאומות והמלעיגין, מפני שהיהודים ביישנים מטבעם (יבמות עט א) ואין הביישן למד (אבות ב ה), לפיכך הקב"ה נתן להם גם מידת עזות, יוצא איפוא לפי המהרש"א ששבח הוא לישראל שהן עזין, כדי שיוכלו ללמוד תורה ולקיים המצוות ולא להתבייש מפני המלעיגים. (העתקתי כל זה מספר אמרי שמאי להגה"ח ר' שמאי גינזבורג, חלק שמות עמ' רלב, אות תכו).

ובמהרי"ץ חיות (ביצה כה ב) כתב: ואני שמעתי כי הם עזים וראוים לקבלת התורה, כי בכל הגזרות אשר עברו על ראשן לא עזבו חבל נחלתם וגורלם מסיני.

You had

that

background

because

Hashem

wants to

make you

great by

becoming

the opposite

of your

tragíc past

called masters (Adon)! The entire Mishkan is a clear message: "Yehudi! Be strong! Have Bitachon even in the worst situations, and never forget that you are a Tzelem Elokim!"

Look how the *Mishkan* is loaded with all kinds of messages: Remember your *Gadlus!* Don't be small and petty and have all those silly inferiority complexes and self-hating stupidities. Respect yourself! And be proud! Look how the *Cohen* is so loaded with messages of *Romemus*. The clothes that he wears are: לְכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת תּצוֹה for honor and glory!

וּבְהֵיכָלוֹ כַּלוֹ אֹמֵר כָּבוֹד תהלים כט ט In Hashem's

palace, there is total Kavod! We are actually all somewhat Cohanim, like it says: וְאַתֶּם תָּהָיוּ לִי מַמְלֵכֶת כֹּהַנִים יתרו You will be for Me a kingdom of Cohanim, and Rashi says<sup>18</sup> that Cohanim means: שַרים princes, i.e., a ruler, a big shot! We find that all Yidden have identical (prohibitions) to the Cohanim in Parshas Kedoshim, like: שַּׁרִיטָה not cutting yourself, or: קַרְחָה making bald spots, etc., and there are: בְּקֵישִׁים comparisons between the Pesukim that are said by the Cohanim and the Pesukim that are said by the rest of Klal Yisroel. A fire

which burns upwards has to always burn on the *Mizbeach*; i.e., keep your fiery aspirations for greatness always going! The best *Gibborim* are those who are tolerant of other people's differences, and sometimes you need mainly to tolerate yourself.

# ל"ג בעומר

### Why Was Rabbi Shimon Bar Yochai So Special?

Among other things, he was a *Talmid* of *Rabbi Akiva*. When *Rabbi Akiva* was killed *Al Kiddush Hashem* by the Romans, he was saying *K'riyas Sh'ma*, and when he got to the word: אָחָד (Hashem is one), a *Bas Kol* rang out and said: אַשְׁרֶיךְּ רַבִּי עֲקִיבָא, גּוּפְרְ טָהוֹר בְּכֶל

"Fortunate are you, *Rabbi Akiva*, you are pure in every way". Why

was Rabbi Akiva so much the purest of the pure? It is obvious that he worked on his Middos until he had gotten rid of all his rough edges. We can suggest that he had to work extra because his father was a Ger Tzedek and his Zeide was the famous Rasha and No'ef (sinner) who terrorized Klal Yisroel, Sis'ra. who off Those start with disadvantage feel the pain of being a no goodnik worse than others, and this prompts them to become major Baalei Mussar who end up superpure. When there was no rain, all the Tefilos of Rabbi Eliezer didn't help.

Just one tiny *Tefila* of *Rabbi Akiva* brought rain, and the *Bas Kol* said it was because *Rabbi Akiva* worked so hard on his *Middos*. (*Gemara*<sup>19</sup>)

He also had a background of having a deep hatred for *Talmidei Chachomim* (*Gemara*<sup>20</sup>),

ואמר אבינו מלכנו אין לנו מלך אלא אתה, אבינו מלכנו למענך רחם עלינו, וירדו גשמים, הוו מרנני רבנן, <mark>יצתה בת קול ואמרה, לא מפני שזה גדול מזה, אלא שזה מעביר על מדותיו וזה אינו מעביר על מדותיו</mark>.

פסחים מט ב, תניא, אמר רבי עקיבא, **כשהייתי עם הארץ אמרתי מי יתן לי תלמיד חכם ואנשכנו כחמור**, אמרו לו תלמידיו  $^{20}$ 

When people go to

the Kever of Rabbi

Shimon bar Yochai,

they should

remember the

extreme positivism

behind his greatness

Chachamim heard all the wicked Romans who had destroyed the Bais Hamikdash

having a good time together, they all cried. And when a fox came out of the *Kodesh HaKodoshim* they cried. (*Gemara*<sup>24</sup>).

Rabbi Akiva Was the Author Of: כָּל מָאי דְעָבֵיד רַחְמָנָא לְטַב עבִיד Whatever Hashem Does, Is Surely Best

Rabbi Akiva was always seeing

positive while even the *Gedolei HaDor* saw total pain and negative. A person who purifies

and he was a total  $Am\ HaAretz$  who knew  $Mamash\ zero.\ (Chazal^1)$ . I'll show you an

example of how he was purest of the pure. There are at least 4-5 stories where *Gedolei Yisroel* were all crying and *Rabbi Akiva* was laughing. When *Rabban Gamliel* was overwhelmed with the tremendous *Avodas Hashem* that is necessary. (*Medrash*<sup>22</sup>). When *Rabbi Eliezer's* sickness

became worse and worse, and all his *Talmidim* were crying. (*Gemara*<sup>23</sup>). When the

רבי אמור ככלב, אמר להן, זה נושך ושובר עצם, וזה נושך ואינו שובר עצם. (כי הנשיכה אשר נושך עם הארץ את התלמיד חכם, איננו מכוין להנאת עצמו, כמו שהכלב נושך ואוכל את הבשר, אשר חכו אוכל יטעם לו, ולזה אינו שובר את העצם אשר איננו ראוי לאכילה, אמנם נושך הוא כחמור, אשר אין נשיכתו לכוונת אכילה ושביעה (כי אין דרכו לאכול בשר) רק מצד שתכונתו רעה ודרכו להזיק, על כן דרכו להדק שיניו בעת נשיכתו את זולתו, ושובר העצם עם הבשר. איי הים לר' יהודה ליב עדל, בעל המחבר מים טהורים על טהרות).

<sup>21</sup> מסכת דרך ארץ זוטא (פרק ח) אר"ע כך היה תחילת תשמישי לפני חכמים, פעם אחת הייתי מהלך בדרך ומצאתי מת מצוה, ונטפלתי בו בארבעה מילין עד שהבאתיו למקום בית הקברות וקברתיו, וכשבאתי והרציתי דברים לפני ר"א ור' יהושע אמרו לי, כל פסיעה ופסיעה שפסעת מעלה עליך כאילו היית שופך דמים (שאין להזיזו, רק לקוברו במקום שהוא נמצא, ומליצת "שופך דמים" יתכן לפי שהדם הוא הנפש, ובטלטול המת ממקום למקום אין לו מנוחת הנפש, לכן מכנהו בשם שופך דמים. "שופך דמים" יתכן לפי שהדם הוא הנפש, ובטלטול המת ממקום למקום. ספר דרך חיים לר' יצחק אליהו לנדא), אמרו להם ויתכן עוד כפשוטו שנשפך דם המת מגופו כשהוא מתטלטל ממקום למקום. ספר דרך חיים לר' יצחק אליהו לנדא), אמרו להם ומה בשעה שנתכוונתי לזכות נתחייבתי כרשע, בשעה שלא נתכוונתי על אחת כמה וכמה, באותה שעה לא זזתי מלשמש לחכמים.

<sup>22</sup> ילקוט תהלים (פרק טו) עֹשֶׁה אֵלֶּה לֹא יַמּוֹט (תהלים טו ה) **כשהיה ר"ג קורא המקרא הזה היה בוכה**, אמר, מי יוכל לעשות כל אלה, **וכשהיה ר"ע קורא בפסוקים האלה היה משחק**. א"ל ר"ג מפני מה אתה משחק, א"ל ראה מה כתיב בשרצים, אל כל אלה, יכול אינו מטמא אלא בכלם, והרי אם נגע בכעדשה מן השרץ טמא, ומדה טובה מרובה מן מדת פורענות חמש מאות, ומה זה מי שנגע באחד מהם אפילו בכעדשה, טמא כאלו נגע בכלן, לא כל שכן העושה מצוה אחת מהן כאלו קיים את כלן, אמר ליה, **עקיבא נחמתני נחמתני**.

<sup>23</sup> סנהדרין קא א, אמר רבה בר בר חנה, כשחלה רבי אליעזר נכנסו תלמידיו לבקרו, אמר להן: חמה עזה יש בעולם. **התחילו הן בוכין ורבי עקיבא משחק**, אמרו לו: למה אתה משחק? אמר להן: וכי מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: אפשר ספר תורה שרוי בצער ולא נבכה? אמר להן: לכך אני משחק, כל זמן שאני רואה רבי שאין יינו מחמיץ, ואין פשתנו לוקה, ואין שמנו מבאיש, ואין דובשנו מדביש, אמרתי שמא חס ושלום קיבל רבי עולמו? ועכשיו שאני רואה רבי בצער אני שמח! אמר לו: עקיבא, כלום חיסרתי מן התורה כולה? אמר לו: לימדתנו רבינו (קהלת ז כ) כִּי אָדָם אֵין צַדִּיק בָּאֶרֶץ אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה טּוֹב וְלֹא יֶחֶטֶא.

מכות כד א, וכבר היה ר"ג ורבי אלעזר בן עזריה ורבי יהושע ורבי עקיבא מהלכין בדרך, ושמעו קול המונה של רומי מפלטה (ברחוק) מאה ועשרים מיל והתחילו בוכין, ורבי עקיבא משחק. אמרו לו: מפני מה אתה משחק? אמר להם: ואתם מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: גוים הללו שמשתחוים לעצבים ומקטרים לאלילים יושבין בטח והשקט, ואנו בית הדום רגלי אלקינו שרוף באש ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, ומה לעוברי רצונו כך, לעושי רצונו על אחת כמה וכמה! שוב פעם אחת היו עולין לירושלים, כיון שהגיעו להר הצופים, קרעו בגדיהם. כיון שהגיעו להר הבית, ראו שועל שיצא מבית קדשי הקדשים, התחילו הן בוכין, ור"ע מצחק. אמרו לו: מפני מה אתה מצחק? אמר להם: מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: מקום שכתוב בו (במדבר ג בוכין, ור"ע מצחק, ועכשיו שועלים הלכו בו, ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, דכתיב (ישעיה ח ב) וְאָעִידָה לִּי עַדִים לח) וְהַזְּר הַקְּרֵב יוּמָת, ועכשיו שועלים הלכו בו, ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, דכתיב (ישעיה ח ב) וְאָעִידָה לִּי עַדִים אַלא, תלה הכתוב נבואתו של זכריה בנבואתו של אוריה. באוריה כתיב (מיכה ג יב) לְכֵן בִּגְלַלְכֶם צִיּוֹן שָׂדֶה תַּחָרֵשׁ (וגו') בזכריה מתיב (זכריה ח ד) עוֹד יֵשְׁבוּ זִקְנָים וּזְקְנִוֹת בָּרְחֹבוֹת יְרוּשְׁלָם, עד שלא נתקיימה נבואתו של אוריה הייתי מתיירא שלא תתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיימת. בלשון הזה אמרו לו: עקיבא ניחמתנו. עקיבא ניחמתנו.

10

\_

Bitachon Weekly פרשת אמור תשפ"ה

When a

person

thinks that

he is

having

Tzaros, the

truth may

be just the

opposite

his *Middos*, sees what others don't see. To really understand these giants is not for us, but in our world, if you are thorough in understanding the truth of the truth, you'll realize how the *Yetzer Hara* makes you feel you are doing a *Mitzva* by being sad about your situations and your sins.

People don't realize that deep-down they can even enjoy having pity on themselves, and

always feeling guilty is actually a thrill inside you that you already had even before you did something wrong! You may have had a lust for being a loser, or being inadequate, way before you actually failed. People don't really know themselves, and are quick to blame others and/or hard circumstances.

You may actually be a person who has a good *Mazal*, but your secret love for self-harm causes you to be sure without-a-doubt that you're a no

goodnik or an incapable person. So many people have *Sin'as Chinam* on themselves, and feel that they don't deserve a better situation.

That's why going extreme in the opposite direction these days is often a **must**, or else you suffer in *Ruchaniyus* and in *Gashmiyus*. Even when it looks like you failed, you have a different perception that you *Davka* passed.

Rabbi Akiva was a Talmid of Nachum Ish Gam Zu, and he was the author of כָּל מַאי לְטַב עָבֵיד whatever Hashem does, is surely best. Look how he was super happy, even when everyone else was crying bitterly while he was being tortured to death. It appears that Rabbi Akiva made a joke out of the worst Yetzer Hara of Arayos (Gemara<sup>25</sup>), and when the king of Syria tried

to be *Machshil* him, he said that they smelled like dead animals and bugs. (Chazal<sup>26</sup>). And when the wife of Turnus-Rufus tried to cause him to be Nichshal, he spat, cried, and laughed. (ChazaP7). Look at his extreme positivism in all areas and even when dealing with his Yetzer Hara. True purity causes extreme positivism, or else it could be just the Yetzer Hara who fooled even the greatest Gedolei Yisroel (again, we don't really understand the giants of

those days). Perhaps the reason why 24,000 *Talmidei Rabbi Akiva* were *Niftar* was because he was a source of extreme purity, and the slightest *Chisaron* is already no good.

And then came his 5 new *Talmidim*, with *Rabbi Shimon bar Yochai* among them, who were extreme in *Simcha* and love for each other. It makes sense that *Rabbi Shimon bar* 

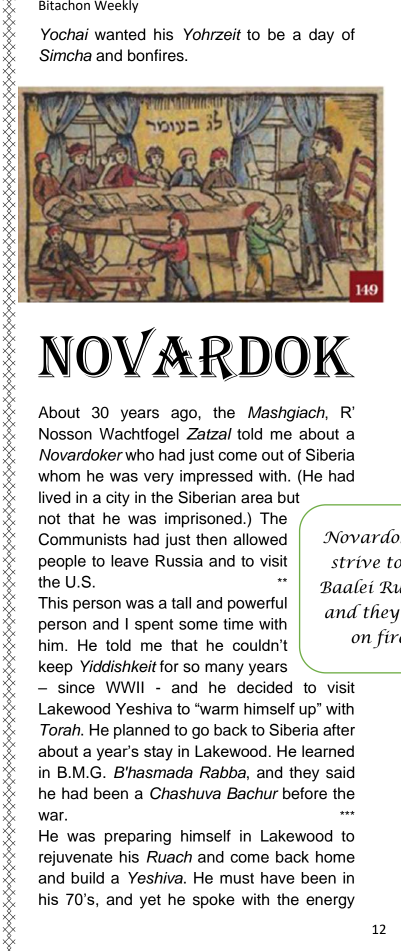
<sup>26</sup> אבות דרבי נתן (טז ב) מעשה בר"ע כשהלך לארץ פלוני, שָׁגֵר לו שלטון שתי נשים יפות רחצום וסכום וקשטום ככלות והיו מתנפלות עליו כל הלילה, זאת אומרת חזור אצלי וזאת אומרת חזור אצלי, והיה יושב ביניהם ומרקק ולא פנה אליהן, וא"ל השלטון מפני מה כו' לא יפות המה? א"ל מה אעשה, ריחן בא עלי מבשר נבילות וטריפות ושרצים.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> קידושין פא א, **ר' עקיבא הוה מתלוצץ בעוברי עבירה**, יומא חד אידמי ליה שטן כאיתתא בריש דיקלא, נקטיה לדיקלא וקסליק ואזיל. כי מטא לפלגיה דדיקלא שבקיה, אמר: אי לאו דמכרזי ברקיעא הזהרו ברבי עקיבא ותורתו, שויתיה לדמך תרתי מעי.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> הר"ן בנדרים נ ב (ד"ה ומן אשתו של טורנוסרופוס), שהיה ר"ע מקפחו בקראי בפני קיסר ומקנתרו בדברים, פעם אחת בא לביתו סר וזעף, אמרה לו אשתו מפני מה פניך זועפים, אמר לה מפני ר"ע שמקנטר אותי בכל יום בדברים, אמרה לו אלקיהם של אלו שונא זמה הוא, תן לי רשות ואכשיל אותו בדבר עבירה, נתן לה רשות ונתקשטה והלכה לה אצל ר"ע, כשראה ר"ע של אלו שונא זמה הוא, תן לי רשות ואכשיל אותו בדבר עבירה, נתן לה שנים אפרש שלישי לא אפרש, רקקתי על שבאת מטיפה אותה, רק שחק ובכה, אמרה לו מה אינון הנך תלת מילין, אמר לה שנים אפרש שעתידה להתגייר ולהנשא לו ולא רצה להודיעה, סרוחה, בכיתי על האי שופרא דבלי בארעא, והוא שחק שצפה ברוח הקדש שעתידה להתגייר ולהנשא לו ולא רצה להודיעה, אמרה לו, כלום יש תשובה, אמר לה הן, הלכה ונתגיירה ונשאת לו לר"ע, והכניסה לו ממון הרבה.

Bitachon Weekly פרשת אמור תשפ"ה

Yochai wanted his Yohrzeit to be a day of Simcha and bonfires.



# NOVARDOK

About 30 years ago, the Mashgiach, R' Nosson Wachtfogel Zatzal told me about a Novardoker who had just come out of Siberia whom he was very impressed with. (He had

lived in a city in the Siberian area but not that he was imprisoned.) The Communists had just then allowed people to leave Russia and to visit the U.S.

This person was a tall and powerful person and I spent some time with him. He told me that he couldn't keep Yiddishkeit for so many years

- since WWII - and he decided to visit Lakewood Yeshiva to "warm himself up" with Torah. He planned to go back to Siberia after about a year's stay in Lakewood. He learned in B.M.G. B'hasmada Rabba, and they said he had been a Chashuva Bachur before the war.

He was preparing himself in Lakewood to rejuvenate his Ruach and come back home and build a Yeshiva. He must have been in his 70's, and yet he spoke with the energy and fire of a young person! Years later I read in a book about him, and indeed, he kept his word. There was a picture of him and his Yeshiva. He called it Yeshivas Lakewood-Novardok. (While he was in Lakewood he had a slight heart attack, and it still didn't stop him from his plans.)

He told me a story about his Bitachon during the war. He was in Vilna, and the Goyim decided to hang him. He had no fear and he told me that he felt that the Zechus of R' Chaim Ozer Zatzal who was the Rav of Vilna. and was like a father to the Yeshiva'leit would save him. Sure enough, the Goyim changed their mind! This man's name was R' Levi Shuster. Despite his 50 years absence from the Jewish world, he mingled easily with the Yeshiva'leit and he was extremely warm and friendly. (Novardokers are known for their warmth.)

I asked him what *Novardok* was all about. and he told me that they were very strong

> with Emuna and Bitachon. They also worked very hard on being Baalei Ruach. A person with fire is a totally different human. Ligging in learning and doing Chesed for sure brings a person Ruach. Mussar B'hispa'alus is #1 in giving a person Ruach and fire and Chi'yus that puts him above Tevah (nature).

Dancing and singing was also important in Novardok. To learn Mussar B'hispa'alus for hours, and to hear an inspiring Mussar Shmuess till you are actually crying (which is exactly what happened in Novardok. I heard this from an eye witness). This turns you on, and makes you a man of spirit.

The Novardokers would learn from the big businessmen who can go without eating and sleeping since they are so involved in making their millions. The true Mussarniks were able

to be this way *L'havdil*, with the power of their love for Hashem and their great *Bitachon* in Him.

There is a famous story with a *Chashuva Novardoker Bachur* who walked for miles and miles for several days to go to R' Chaim Ozer *Zatzal* to get money for his *Yeshiva*. As he was walking it started pouring. Weather conditions never affected *Novardokers* and he continued walking until he arrived at R' Chaim Ozer's doorstep drenched to the bone! When R' Chaim Ozer saw him, he said:

"Only a Novardoker can do things like this!"

When a person is taught that the *Simcha* of his life is going against your nature then his *Chi'yus* is tremendous.

People who push themselves to go against their *Tevah* (nature)



R' Gershon Liebman with boys of the cheder

keep young and fresh, like it says: כָּי נַעַר יִשְׂרָאֵל הושע יא א I visited France several times, and the *Novardokers* there still had some of the qualities of pre-war *Novardok*.

The davening there was like a *Mussar Seder*, and they would scream during davening with *Hispa'alus*. R' Gershon Liebman *Zatzal* was the most selfless person you ever saw. He had no real family life of his own, but day and night he worried about his students' *Gashmiyus* and *Ruchaniyus*. I had the feeling that he was constantly involved in my welfare.

R' Galinsky Zatzal told me that R' Gershon Liebman Zatzal had no Zich (self). His life was helping others. They once saw him walking around the apartment houses of his students and they asked him what he's looking for. He said: "I'm looking for opportunities to break my *Middos*". He was once in a hospital waiting his turn and he remarked that a person has constant opportunities wherever he goes.

When you are waiting for a doctor (or a red light) then you can grow in *Savlanus* (patience). When women pass by, you can

grow in Kedusha by watching your eyes.

When you have a fear about your condition, you can grow in *Bitachon*. When you deal with people, you can grow in *Anava*.

#### STORY

R' Gershon once went to the house of a millionaire to get money for his *Yeshiva*. When he saw the luxuries of this millionaire's

house, he gave him a long *Mussar Shmuess* about the *Hevel* of *Olam HaZeh*. By the time R' Gershon was finished, R' Gershon couldn't even **look** at money; seeing how it could corrupt a person. And when the *Gvir* wanted to give him money, R' Gershon screamed: "This is *To'eva!*" and he refused. He was together with R' Chaim Halperin *Zatzal*, and he ran out of the *Gvir's* house. The *Gvir* threw many wads of money into a basket that R' Chaim was holding, but R' Gershon kept running away. R' Chaim said that the amount of money that had managed to fall into his basket was enough to keep the *Yeshiva* going for many months.



## To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

#### Parshas Achrei Mos - Kedoshim 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 366337   | 8:38     | Yiddish  |
| 366338   | 4:44     | English  |
| 366846   | 43:58    | English  |
| 366339   | 4:29     | English  |
| 366847   | 4:45     | English  |
| 366848   | 5:57     | English  |
| 367911   | 48:41    | English  |
| 366849   | 2:43     | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

### **Questions To Rabbi Mandel**

#### **Having Issues with Going to Minyan**

**Question:** Rabbi Mandel, I cannot express this in its entirety, but I will attempt to present part of my feelings on this matter. I can't stand davening with minyan. Either it's too fast, or there's too many breaks (*Kaddish*), and overall it comes out to be a mumble jumble, trying to catch up, and having to stop in middle of paragraphs. Another struggle is that some people could be extremely annoying and agitating (constant noises, walking around, or even just being next to people). It's not the actual davening that is difficult, rather the atmosphere. I'm hoping you can give over insight or prospective.

Answer: Ideally, a person should somehow adjust to his environment, or choose an environment more to his liking. Maybe try going somewhere else? Another shul is a preference, by far, than davening alone. I'm sure there are shuls where you can get the decorum that you like. Davening alone, of course there's a motion for that, but I don't want to get involved in it. Yiddishkeit can be difficult in a hundred different ways. But we don't choose to deviate from what everyone else is doing. אַל תִּפְרוֹשׁ מִן הַצָּבּוּר Don't look to be different. However, if we simply don't have a choice, then we discuss it with a mentor who knows us. There are no rules. Try as best as you can. I don't know how bad it is.

We may have a right to daven alone, but I cannot say that so easily, because it's something strange, and it's not so good for the public to hear this. The public has to go along with whatever everyone else is doing. There is a story in *Tanach* about an *Isha Gedola* who had to do with *Elisha HaNavi*. She is described as a great woman, and she is famous for having saying: בְּתוֹךְ עֲמִּי אָנֹכִי יֹשֶׁבֶת מִיבּ ד יג I dwell amongst my people. Although she was living among the 10 *Shevotim* who were *Nichshal* in *Avoda Zara*, and she was different, she still said: "I'm just one of the boys". It's not always healthy to see yourself as "different". But again, every case is different, and sometimes you don't have a choice.

MAYBE IF YOU WILL BE DAN PEOPLE L'KAF ZECHUS, THEY'LL ACT BETTER TOO. Make sure to see the goodness in them. Or go find a corner where you can do what you want to do without feeling so intimidated. And INSIST on seeing good in everybody; that's more important than anything, i.e., not to be critical. Sometimes you simply don't have a choice, I don't know the situation. Personally, I am always: מוֹשֵׁד suspicious, that I need to FIX MYSELF FIRST. That's always a safe way to go (but it's not always true). Normally, my gut reaction to all kinds of human relationships involving everything and anything, is: "Take care of ME".

You may be able to give them *Tochacha* in a nice way. My father *Zatzal* used to go take down the sign in shul that says you're not allowed to talk, and he would walk up and down the rows in shul, smiling sweetly showing it to everybody, as if to say "See, you're not supposed to do that"! That's such a nice sweet way of giving *Tochacha*; you might try that. You'll make a *Kiddush Hashem* by being understanding that people are human.

Of course, don't fall into what they are doing. You're a better person if you don't do it, and you want to stay like that! But somehow, be even better, when you understand them. THEN YOU'RE TOP! Being better by not doing it, that's one. But REALLY being better is understanding them, and maybe being: מוֹכִיתַ teaching them.

As always, the *Ikar* is to be *Mispallel* to the *Eibishter* that He should lead you in the right way.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com