Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



כי תבא

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

פרשת כי תבא תשפ"ה

## To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת כי תבא תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- KEEP TALKING BIG AND WATCH HOW WITH TIME YOU ACTUALLY BECOME GREAT
- YOU'D BE SHOCKED IF YOU REALIZE THE IMPORTANCE OF BUILDING YOURSELF UP
- KEEP PASKENING EVERY DAY THAT YOU ARE GOLD
- ONE TYPE OF POSITIVE MESSAGE AFFECTS MANY OTHER ISSUES FOR THE GOOD
- MUSSAR IS SUPPOSED TO CHANGE YOUR NEGATIVE THOUGHTS
- FILL YOUR MIND WITH POSITIVE BRAIN CHATTER
- EVERY YID HAS A JOB TO INSIST ON POSITIVISM BY TURNING TO HASHEM
- HASHEM LIKES IT WHEN PEOPLE ARE HAPPY
- YOUR SIMCHA OVER THE MITZVA IS MORE IMPORTANT THAN THE MITZVA ITSELF
- NEW RECIPE FOR ESCAPING PUNISHMENTS: BE B'SIMCHA
- YOU DON'T NEED ANY CHESHBONOS HOW TO HAVE A YESHUA
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת כי תבא

#### וּנְתָנְךְ ה' לְרֹאשׁ וְלֹא לְזָנָב וְהָיִיתָ רַק לְמַעְלָה וְלֹא תָהָיֶה לְמָטָּה כחיג

## Keep Talking Big and Watch How with Time You Actually Become Great

Someone who is a nobody yet he is a bigshot is called a: דַל גֵאֶה arrogant pauper; *Chazal* consider such a person to be disgusting.

(Gemara¹). However, if you are a true Oved Hashem, and we know that you work on yourself: בְּשְׁנֵי using both your Yetzer HaTov and Yetzer Hara, you can use your Yetzer Hara to become a first class obnoxious: דַל גֵאָה arrogant pauper, to make believe you're a big knock (in Torah or Middos or Yiras Shamayim or talent, etc.) and before long, you'll be: רָאוּי ready for bigger levels.

Don't be afraid! Keep talking big and making believe you're Mr. Tzadik Yesod Olam, Mr. Lamdan

Atzum, Mr. Adam Gadol, etc., and watch how with time you actually become great. Don't worry about chutzpa! Do you know, that the Mashgiach of Bais Medrash Gavoha, R'

Nosson Wachtfogel *Zatzal* told me to have more chutzpa! Like it says: לא הַבּיִשָּׁן לָמֵד a shameful person cannot really learn. Without this, I would have gotten nowhere, *Chas V'shalom*.

And do it with a **ShtoItz!** Don't be a softy Anava P'sula'nik (!) who sounds like an

Ois'ge'arbeta Baal Mussar, but is really an insecure piece-of-butter who never worked on his Middos with the proper Hadracha. It's very hard to feel like you're an Oved Hashem when all you do is act big, and brag and be boisterous. This is Avodas Hashem?? You sound like a bum! A nobody! A Sheigitz! \*\*\*\*

You'd Be Shocked If You Realize the Importance of Building Yourself Up

R' Dovid Bleicher *Zatzal* was the star *Talmid* of the *Alter* of *Novardok Zatzal*, and he was also

a Talmid of Slabodka. He said<sup>2</sup> that there is an especial Nisayon when you have to go against the Shitos of your forefathers (indeed! watch out!) This was Chizkiyahu

Many people
have indeed
become great, or
at least much
greater than they
anticipated,
because they
"faked out" their
Madrega and
made believe
they are
Tzaddikim

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> פסחים קיג ב, תנו רבנן, ארבעה אין הדעת סובלתן, אלו הן, דל גאה, ועשיר מכחש, וזקן מנאף, ופרנס מתגאה על הציבור בחנם.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ספר דברי בינה ומוסר (שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, עמ' קל ד"ה אך) הנה דוקא במעשה של חזקיהו, שהרגיש בעצמו שהניחו לו אבותיו "מקום להתגדר", היה אדם אחר אומר כי אין לך "מקום לטעות" גדול מזה, וכמו שאמרו (חולין ו ב) "אפשר בא אסא ולא ביערו, בא יהושפט ולא ביערו, והלא כל עבודה זרה שבעולם אסא ויהושפט ביערום". מסתבר איפוא כי דוקא משום שהם לא ביערוהו לא צריך לבערו, שאילו היה צריך לבערו הרי היו הם מבערים אותו בזמנם. נמצא כי אין זה נראה כ"מקום להתגדר" אלא להיפך כ"מקום לטעות", ומנין מצא אומץ בנפשו לכתת את אשר לא כתתו אבותיו הצדיקים? אלא היא הנותנת, דוקא משום שהניחו לו אבותיו "מקום לטעות" הוא מצא בזה "מקום להתגדר", כיון שבתורת ה' חפצו, הוא מצא עוז בנפשו לעמוד בפני כל הנסיונות הרוחניים. הוא זיכך את נפשו ואת שכלו מתוך עמל רב, כדי להפוך את הטעות שהניחו לו אבותיו למקום להתגדר בו, כי אם ימצא את הכל מתוקן לפניו, במה יתקן האדם את נפשו? חזקיהו הבין איפוא כי הותירו לו דבר, שלפי דוקא את הכתיתה, שכן אין לך נסיון גדול מנסיון שיש בו גם סמך ממעשה אבות המוכיחים את ההפך. וסופו של דבר, שלפי גודל נסיונו, גדלה הצלחתו והתעלותו.

Bitachon Weekly

Lying and

making

believe

you're a

Tzaddík will

do much

more for you

*in* 

Ruchaniyus

and in

Gashmiyus,

and it is the

true Ratzon

Hashem for

so many of

us

HaMelech's greatness, when he went against Moshe and Dovid and decided to smash the N'chash HaNechoshes (copper snake that Moshe made). You'd be shocked if you realize the importance of building yourself up. Do you realize how much of your negative past ruins you and depresses you and

causes you to become a fraction of whom you really are.

brings a Tosafos in Taanis<sup>3</sup> Medrash that Hashem doesn't attach His name to all the evil of the world. We learn this from the Passuk: וַיִּקרַא אֱלֹקִים לָאוֹר יוֹם ולַחשַׁרְ קרא ליִלָה בראשית א ה *"Elokim"* called the light day, and the darkness "He" called night. By the darkness (evil) it doesn't say "Elokim"; only by the light and goodness, because Hashem is total-good and only mankind causes evil. Your background is going to be loaded with all kinds of evil and criticism and negativism. It could be your parents, siblings, Rabbeim, the newspapers, the way people talk, and your own nature.

From day one they are ruining you

and hurting you, and at the least limiting your abilities. For example, you have a father who can't see past his nose. He doesn't become the great person that he is capable of becoming since he sits in a certain mode all the time... and his way of thinking spills over to his children and grandchildren. Many

times, the kvetching about *Parnasa* can spill over into his kids and grandkids. (*L'havdil*, his love for *Torah* can spill over too).

### Keep *Paskening* Every Day That You Are Gold

You have no idea how you are: תָּלוּי at the mercy of your past. I know a person who was

once told by an *Admor* that when you get older you become impatient. Since then, he is impatient. Or a person who was criticized about his facial frown, and now his frown only gets worse and he struggles with this. You may have once said something unintelligent to a friend, and afterwards you decided that you aren't smart. People are loaded with unending negs, and you habitually *Chazzer* (review) them 1000s of times throughout your life.

You are a *Posek*, and you have to sit down regularly and go over all negative impressions and change them to positive! And continuously say: אוֹנָס רַחְמָנָא פַּטְרֵיה ב"ק כח ב (I am an *O'ness* and therefore *Patur*) on many of your sins and mistakes. Of course, you get a *Rebbe* to guide

you. R' Shlomo Wolbe Zatzal said to be Dan yourself L'kaf Zechus, and don't be afraid of lies! The biggest truth in the world is going extreme against your nature! As you keep Paskening every day that you are "gold" and innocent and a Tzadik and not a Rasha (because you could have been worse and

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> תוספות במסכת תענית (ג א, ד"ה ואילו טל לא מיעצר) ועוד מצאתי, כשאמרו וְעַל כָּל הָאָרֶץ יִהְיֶה טָּל (שופטים ו לט) כתיב (שם פסוק מ) וַיַּעַשׂ אֱלֹקִים כֵּן, וכשאמר (שם פסוק לז) טַל יִהְיֶה עַל הַגֹּזָּה לְבַדָּהּ וְעַל כָּל הָאָרֶץ חֹרֶב, כתיב (פסוק לח) וַיְהִי כֵּן, ולא הזכיר בזה הש"י, וטעמו אשר אומר כי הוא זה, כי אין הש"י מזכיר שמו על הרעה, כי אם יהיה חורב על כל הארץ היתה ולא הזכיר בזה הש"י, וטעמו אשר אומר כי הוא זה, עַזְּכִּיר אֶת שְׁמִי אָבוֹא אֵלֶיךְ וּבֵרְכְתִּיךְ, אבל כשאמר על כל הארץ יהיה טל, רעת יושבי בה, וכתיב (יתרו כ כא) בְּכָל הַמָּקוֹם אֲשֶׁר אֱלְקִים לְאוֹר יוֹם וְלַחשֶׁךְ קְרָא לְיִלָה, וגבי חשך לא הזכיר השם יתברך, כתיב ויעש אלקים, וכדומה לזה (בראשית א ה) וַיִּקְרָא אֱלֹקִים לְאוֹר יוֹם וְלַחשֶׁךְ קְרָא לְיָלָה, וגבי חשך לא הזכיר השם יתברך, וכן בחמשה דברות אחרונות (יתרו כ יג-יד) מלא תרצח ואילך לא הזכיר הש"י, הכל הולך אל מקום אחד. משל למלך שבנה דירה נאה, והניח לצייר מגינו לפני כל חדרי הבית זולתי בית הכסא מקום הטינוף.

Кеер

you weren't!)

What a *Tzadik!* Keep branding yourself a *Chochom*, a *Tzadik*, warm, happy, calm,

normal, a Gadol, a M'vakesh (seeker of the truth). The "best" in the family and/or in Yeshiva or Kollel, the nicest, etc. This will change you drastically, since your opinions of your past and of your very: מָצִיאוּת essence are positive. Suddenly, you have new energy and a good Mazal and everything goes well with you. Just because my father wasn't M'sudar and I have a: נָטְיַה tendency for sloppiness, doesn't mean that I have to decide that's me! Aderaba. I'm Davka M'sudar, and it's all a mistake and Motzi Shem Rah! All these (half-fake) "decisions" affect you very strongly, and at least subconsciously; which is plenty powerful.

## One Type of Positive Message Affects Many Other Issues for the Good

The very act of constantly defending yourself has a big: min impression on a person and it builds him. And in *Novardok* they said that one type of positive message affects many unrelated issues for the good. Remember the *Gemara*<sup>4</sup> how *Rabban Gamliel* stood up and defended himself when a tidal wave was about to destroy him, and how he saved his life with his self-defense.

And remember that in *Hilchos Kiddush HaChodesh* (decreeing the new month), even if *Bais Din* makes a mistake, we *Paskin* 

like them! אַתַם" אַפָּלוּ שׁוֹגְגִין, "אַתַּם" אַפָּלוּ מִזִידִין, אתם" אפלו מטעין ר"ה כה א "Whether the error was by mistake, whether it was on purpose, and even if they were fooled. Why during Bayis Sheini didn't their Torah save them from the שלא ברכו בתורה :Churban? Because תָחְלֵּה נדרים פא א they did not say a Bracha before learning, and the Ran says<sup>5</sup> that making a *Bracha* means you are Machshiv, and if you are not Machshiv your Torah, then it won't save you and it has much less power! This is the simple reason why people who believe in themselves accomplish more, and when you believe in others, they thrive also. So keep praising Klal Yisroel and see only good in them, and when they'll improve (for sure!) you'll be a true father to Klal

## Yisroel, like Moshe Rabeinu! \*\*\*\*\*\*\*\*\* Mussar Is Supposed to Change Your Negative Thoughts

You realize that the average person walks around with loads of *Da'agos* (worries) and self-hating messages and regrets. R' Chaim Halperin *Zatzal* told me that *Mussar* is supposed to change those thoughts. So after you write loads of your *Maalos* and

pouring as many positive messages on yourself all day long! And watch how you'll transform yourself into a much better and happier and more capable person

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ב"מ נט ב, ואף רבן גמליאל היה בא בספינה, עמד עליו נחשול לטבעו, אמר, כמדומה לי שאין זה אלא בשביל רבי אליעזר בן הורקנוס. **עמד על רגליו, ואמר: רבונו של עולם, גלוי וידוע לפניך שלא לכבודי עשיתי, ולא לכבוד בית אבא עשיתי, אלא** לכבודך שלא ירבו מחלוקות בישראל.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ר"ן (נדרים פא א) ומצאתי במגילת סתרים של ה"ר יונה ז"ל דקרא הכי דייק דעל שלא ברכו בתורה תחילה אבדה הארץ דאם איתא על עזבם את תורתי כפשטא משמע שעזבו את התורה ולא היו עוסקין בה כשנשאל לחכמים ולנביאים למה לא פרשוהו והלא דבר גלוי היה וקל לפרש אלא ודאי עוסקין היו בתורה תמיד ולפיכך היו חכמים ונביאים תמהים על מה אבדה הארץ עד שפרשו הקב"ה בעצמו שהוא יודע מעמקי הלב שלא היו מברכין בתורה תחלה כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם כ"כ שיהא ראוי לברך עליה שלא היו עוסקים בה לשמה ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה והיינו לא הלכו בה כלומר בכונתה ולשמה אלו דברי הרב החסיד ז"ל והם נאים ראויין למי שאמרם.

Bitachon Weekly

Every

positive

word creates

a good

Malach, who

will help you

someday.

Make sure to

speak out

your positive

Maalos. You

will get

plenty of

reward for

working on

being

positive

accomplishments, go around with *Davka* positive thoughts, like:

- "I'm doing Gevaldig"
- "I have a new good Mazal"
- "I'm a big Mutzlach"
- "I'm a *Tzadik*", etc.

It's also K'dai (worthwhile) to write loads of your Zechusim; i.e., when you learned or davened special, etc., and make a whole: מִשְׁפָּט verdict why you deserve millions of Yeshuos and a new Mazal. You'd be shocked how powerful this can be, and: הַעַקְשָׁן יַצְלִיחַ the stubborn will be Matzliach!

## Fill Your Mind with Positive Brain Chatter

Also, fill your mind with positive brain chatter (whether you really believe it or not).

"I'm Gevaldig"

- "I have Bitachon in Hashem in all areas"
- "Everything will be okay"
- "I'm not worried about my Parnasa"
- "I'm not worried about my kids"
- "I'm not worried about my relationships"
- "I'm not worried about my Shteiging"

Even in *Torah* and *Mitzvos* keep telling yourself that Hashem will help you be *Matzliach* to do the right thing, etc. "I'm getting better and better".

The world around you and your past can ruin

you. But your job is to have *Bitachon* in Hashem that He will pull you out of the mud in *Ruchaniyus* and in *Gashmiyus*. Notice how *Dovid* was rejected and was looked down

upon by his own family; he found Hashem and eventually he outdid them all. When he went to fight *Golyas HaPelishti* and thereby he saved *Klal Yisroel*, he was first criticized by his brother *Eliav*, who tried to stop him from getting involved<sup>6</sup>.

## Every *Yid* Has a Job to Insist on Positivism by Turning to Hashem

But *Dovid* ignored him. Here we have the lifestyle of *Dovid* who had to overcome his negative background; he had *Bitachon* in Hashem and moved onward in a positive direction. The same with *Yosef* who ignored his brothers' negative opinion of him, and went on to become their savior and he saved the world. By both *Dovid* and *Yosef*, it says: יחי לעמוֹ וישב לט ב-ג, כא-כג, ובא ש"א טד יחי Hashem was always with

him. This is the job of every *Yid*, to insist on positivism by turning to Hashem. *Yosef* and *Dovid* held from themselves despite public opinion.

It's worth plenty of time to value yourself and be *Machshiv* your actions. Look how *Dovid* spent half a night singing and thanking Hashem for the *Torah* that he learned the first half (R' Zundel of Salant *Zatzal*<sup>7</sup>). This is a

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> וַיִּשְׁמַע אֱלִיאָב אָחִיו הַגָּדוֹל בְּדַבְּרוֹ אֶל הָאֲנָשִׁים וַיִּחַר אַף אֱלִיאָב בְּדָוֹד וַיֹּאמֶר לָמָה זֶּה יָרַדְתָּ וְעַל מִי נָטַשְׁתָּ מְעַט הַצֵּאוְ הָהֵנָּה בּּמְּדְבָּרוֹ אָנִי יָדַעְתִּי אֶת זְדֹנְךְ וְאֵת רֹעַ לְבָבֶךְ כִּי לְמַעַן רְאוֹת הַמְּלְחָמָה יָרָדְתָּ (להתענג בראיית המלחמה. מצודות). וַיֹּאמֶר דְּוִד מֶה עָשִׂיתִי עָתָּה הְלוֹא דְּבָר הוּא (כאומר אם דרכך לכעוס עלי בעשותי דבר רע בעיניך, מה זה כעסת עתה, הלא עתה לא עשיתי מאומה, ורק דברים בעלמא דברתי). ש"א יז כח-כט.

ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה, ד"ה ברכות ג ב, על הגמ' שם ברכות ג ב, חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ עַל מַּלְיּטָר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה, ד"ה ברכות ג ב, על הגמ' שם ברכות ג ב, חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לֶּךֶ עַּל מָשְׁרְ מָשְׁרָ בִּנְשֶׁף מָשְׁרָ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דכתיב (תהלים קיט קמז) קְדַּמְתִּי בַּנֶּשֶׁף

Bitachon Weekly

No matter

how many

negatíves are

in your life,

you should

never focus

your main

energies on

what you're

lacking. A

Vid needs to

be positive,

and enjoy the

great Maalos

Hashem gave

hím

Malchus'dik Hanhaga since a king is Machshiv everything and that's why he is

indeed uplifted. The more you are *Machshiv* yourself, the more you have your true self and you blossom.

And the more you're *M'zalzel* in yourself, the less you *Shteig*, *Chas V'shalom*. Make sure to ignore all your *Aveiros*, unless there is a *Tachlis*. It is pure *Yetzer Hara* to remember them and address them.

תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשָׂמְחָה כּח מז Hashem Likes It When People Are Happy

TRUE STORY

A woman gave birth Rachmana Litzlan to a baby who had all kinds of sever deformities. The baby lived for about 3 months, and the parents almost had to move into the hospital. Despite their Ameilus

(hard work) in *Middas HaBitachon*, they went "through the mill", and finally called me when they gathered 10 people for *Yetzias Neshama*.

\*\*

The mother called me asking how she should feel about this. I said that she should strongly suspect that this was a very holy *Neshama*, who needed a *Tikun* to save him from

Gehinom, etc. And in Shamayim, only the most Chashuva people were picked to serve

as parents for this special *Neshama*. It is quite possible that their entire ordeal served as a major *Kapara* for all their neighbors and all of *Klal Yisroel*.

She asked me how I know these details. I told her that although I can't testify to the truth of all the details, there is definitely a good chance that everything I said is true. However. Hashem likes it when people are happy, like it says: תַּחַת אַשֶׁר לֹא עָבַדתַּ אָת ה' אֵלקִיךְ בַּשְׂמַחַה תבא that there is an obligation to serve Hashem with Simcha, and each person has to make it his business to see everything in a positive light, since depression is a no-no: בֵּין לָמִילִי דְעַלְמָא בַּין לָמִילִי דְשָׁמַיָא in matters of this world and in heavenly matters.

Your Simcha Over the Mitzva Is More Important Than the Mitzva Itself

A Yid should make a career throughout his life to weed out all negative thoughts, and to promote as many positive and happy thoughts. Hoda'ah and Bitachon are forms of thoughts that give you Simcha. Rabeinu B'chayei says<sup>8</sup> that there are two

וְאָשַּוּעָה? וממאי דהאי נשף אורתא הוא, דכתיב (משלי ז ט) בְּנֶשֶׁף בְּעֶרֶב יוֹם בְּאִישׁוֹן לַיִּלָה וַאֲפֶלָה. אמר רב אושעיא אמר רבי אחא, הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר, עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס, מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר, עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'. רש"י). עיין בע"ר שמקשה על רש"י, הא גם בההוא קרא ד"קְדַּמְתִּי בַּנֶּשֶׁף" מפורש "וְאֲשַׁוַּעָה" שהוא מלשון מפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות. מפלה? רבינו בחיי עה"פ תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׁמְחָה (כח מז) יאשימנו הכתוב בעבדו ה' יתברך ולא היתה העבודה בשמחה, לפי שחייב האדם על השמחה בהתעסקו במצוות, והשמחה במעשה המצוה, מצוה בפני עצמו, מלבד השכר שיש לו על המצוה יש לו שכר על השמחה, ולכך צריך שיעשה לו על המצוות בשמחה ובכוונה שלמה, וכן אמרו במדרש רות (רות רבה ה, ו) אילו היה יודע ראובן שהקב"ה מכתיב עליו "וראך ושמח בלבו" ראובן ויצילהו מידם (וישב לז כא) בכתפו היה מוליכו לאביו, ואילו היה יודע אהרן שהקב"ה מכתיב עליו ותאכל ותשבע ותותר (רות ב יד) (שמות ד יד) בתופים ובמחולות היה יוצא לקראתו, ואילו היה יודע בועז שהקב"ה מכתיב עליו ותאכל ותשבע ותותר (רות ב יד) עגלים פטומים היה מאכילה.

6

Bitachon Weekly פרשת כי תבא תשפ"ה

The more Simcha

you have with

your own Torah

and Mitzvos, the

more you are on

the Derech

Hayashar. And

the more internal

or external

kvetching and

dissatisfaction

that you carry

around, the more

away you are

from the Derech

HaTorah

parts to a *Mitzva*. Besides the actual *Mitzva*, having Simcha over the Mitzva is a Mitzva in itself. And since the *Torah* says: תַּחַת אֵשֵׁר לא

עַבַדִתַּ אֵת ה' אֱלֹקֵיךָ בְּשָׂמְחָה תבא כח מז we are punished for not serving Hashem with Simcha, it appears that not having Simcha over a Mitzva especially deserves an Onesh (punishment) even more than not having done the Mitzva itself.

#### **New Recipe for Escaping** Punishments: Be B'simcha

From here we see the importance of working on Simcha in order to avoid a strict and difficult Din on Rosh Hashanah. How important it is to cheer up in order to avoid punishments! It would be worth plenty of time and effort to sit back during Elul and "kvell" and bask in the glory and Simcha of all you have already done.

Dovid would sing half a night and the other

Torah that he just learned. No wonder Dovid is so special. דָוד מֶלֶךְ יִשְׂרָאֵל חַי **וִקְיַם** He lives forever, and will be Moshiach, B'mheira

> B'yameinu, Amen. New recipe for escaping punishments: Be B'simcha. It might be a mistake for some people to have a tense Elul by increasing their Torah and Avoda with many Blatt (pages of Gemara) and lots of Tzedaka, but with a seriousness that could be lacking Simcha.

> Do you want to be Zoche on Rosh Hashanah and have a good year? Maybe do less Torah Chesed, and spend time being happy over your Avodas Hashem! The Gemara says9 that Dovid didn't get that many punishments as Shaul despite doing more Aveiros. The Gevuras Ari says10 it's because of his colossal Ma'asim Tovim which were mainly

lots of: שָׁיַר וְשֶׁבַח song and praise to Hashem. Extreme thankfulness is a master Segula to be Zoche B'din and all kinds of successes

half he would sing in appreciation for the

ובהקדמה לפרשת נשא (ד"ה והנה שלמה) להודיענו **שיתחייב האדם להיותו שמח במצוות כשיעשה אותן או יראה אחרים** עושין. וידוע כי השמחה במעשה המצוות מצוה בפני עצמה, וכשם שהמצוה עבודה לה' יתברך כך השמחה על המצוה נקראת עבודה, וכן כתיב תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִּׁמְחָה (תבא כח מז) והוא שכתוב (תהלים ק ב) עבדו את ה' בשמחה. ביאר **כי השמחה שלימות העבודה**, ועל כן היה ענין השיר במקדש ובמשכן בשיר הפה והכלי שהוא מביא נפש האדם לדרך השמחה, ומכאן אמר הכתוב בלוים לעבוד עבודת עבודה, ודרשו חז"ל (ערכין יא א) אי זו עבודה לעבודה, הוי אומר זה השיר, כי היו הלוים מוזהרין ומצווים לשורר ולעורר השמחה על מצות הקרבן, כדי להיות מעשה המצוה בשמחה.

יומא כב ב, אמר רב הונא, כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמריה סייעיה, שאול באחת ועלתה לו, דוד בשתים ולא עלתה לו  $^{9}$ (ופירש"י כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמרא סייעיה - כמה סמוך ומובטח, ואין צריך לחלות ולדאג מכל רעה, מי שהקדוש ברוך הוא בעזרו, שהרי מצינו שאול נכשל באחת ועלתה לו לרעה לקונסו מיתה, לבטל מלכותו, ודוד נכשל בשתים ולא עלתה

גבורת ארי (על מסכת יומא, מאת כבוד הגאון הגדול חסיד האמיתי שר התורה רבינו אריה ליב זצוקללה"ה אב"ד דק"ק מיץ <sup>10</sup> בעל מחבר ספר שאגת אריה וטורי אבן, יומא כב ב) כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמרא סייעיה, המאמר הזה מבהיל להניא לב חסר האמונה לומר ח"ו לית דין ולית דיין אלא במזלא תליא וחלילה חלילה לחשוב כן והחושב כן אין לו חלק באלקי ישראל ובתורתו, וכוונת המאמר דמריה סייעיה מחמת רוב מעשים טובים ודוד היה (מדוכה) (מרובה) במעשים טובים ביותר ושירותיו וזמירותיו יוכיחו ובכל צרותיו היה מזמר ומשבח כמבואר בספר תהלים, והיה דבוק בה' ומקבל הרעה באהבה ומברך עליה **כדרך שמברך על הטובה** כדכתיב חסד ומשפט אשירה לך אם חסד אשירה ואם משפט אשירה, וכתיב בה' אהלל דבר באלקים אהלל דבר בין במדת רחמים בין במדת הדין אשירה כדדרשינן פ"ט דברכות (o ב), **ונקרא נעים זמירות ישראל וכתיב חצות** לילה אקום להודות לך וכתיב שמרה נפשי כי חסיד אני וכדדרשינן ריש פרק קמא דברכות (ד א) ומצינו שהיה מבזה את עצמו לכבוד המקום בעלותו את הארון עד שאמרה לו מיכל בת שאול.

erשת כי תבא תשפ"ה

A Baal

Bitachon's

brains

should

always be

loaded with

super happy

dreams.

even if it is

way above

his present

Matzav

and Yeshuos in life. Indeed, we see from Rabeinu B'chayei that having Simcha takes away from Onesh (punishment).

R' Yosef Zalman Bloch Shlita in Iggeres

HaBitachon says11 that Dovid had less Onesh (punishment) because of Middas HaBitachon which he had the most of. Perhaps there is a major proof to this since: אַפִּילוּ רַשַּע הַבּוֹטֵח בַּה' חֶסֶד יִסוֹבְבֵנוּ ילקוט תהלים סוף פרק לב Even a Rasha who has Bitachon in Hashem will be surrounded with Chesed. So we see that a Baal Bitachon is helped despite his sins (hopefully he'll do Teshuva) and perhaps: תַּחַת אֵשֵׁר לֹא עָבַדְתַּ אֵת ה' חסל מז אַלֹקֵיך בָּשִׂמְחָה תבא כח מז not serving Hashem with Simcha can mean Bitachon which brings Simcha (and is Simcha Mamash).

R' Dovid Shustal *Shlita* said in a *Shmuess* that: בָּקְרֹב עָלַי מְרֵעִים לָאֱכֹל אֶת בְּשָׂרִי בְּזֹאת אֲנִי מְרֵעִים .בוֹטֵחַ means sins and: מְרֵעִים .בוֹטֵחַ

accusing angels, and *Bitachon* means that you have *Bitachon* despite your sins (of course there is a *Makom* for *Teshuva*). So spend your *Elul* and *Rosh Hashanah* 

dreaming happy Bitachon thoughts about a wonderful year. (These dreams save you from Onesh (punishment), and B'ezras Hashem they'll come true also, with Siyata Dishmaya!)

## You Don't Need Any Cheshbonos How to Have a Yeshua

TRUE STORY

I once discovered that I had a very difficult class, and this can give a *Rebbe* a miserable year, *Rachmana Litzlan*. I dreaded walking into class the next day. So I spent a long time learning *Mussar B'hispa'alus* on

Bitachon, and this calmed me down and I laughed. R' Yisroel Salanter Zatzal says<sup>12</sup> that where the Sechel stops. Bitachon

<sup>11</sup> אגרת על הבטחון (לרבי יוסף זלמן בלאך שליט"א, הוצאה שלישית עם הוספות ותיקונים, מאנסי תש"ע, עמ' לב, אות יד) והנה איתא ביומא (כב ב) אמר רב הונא, כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמריה סייעיה, שאול באחת ועלתה לו, דוד בשתים ולא עלתה לו. ובפירש"י ז"ל, כמה סמוך ומובטח, ואין צריך לחלות ולדאוג מכל רעה מי שהקב"ה בעזרו, שהרי מצינו שאול נכשל באחת ועלתה לו לרעה לקונסו, וכו' עכ"ל. ותמהים רבים על זה, דמאי טעמא יבדל דוד לטובה, וכי משא פנים יש בדבר. והביאור הנכון הוא, דהא דדוד היה גברא דמריה סייעיה לא היתה בזה הנהגה שונה מצד הקב"ה אלא מצד דוד, דהנה שאול המלך היה צדיק מופלא, וכבן שנה שאול במלכו בלא חטא, וצדקתו הועילתו להעלותו לפסגת המלכות, ואולם כמו שזכויותיו העלוהו כמו כן כשנכשל לפי ערכו בחטא עלתה לו לקונסו ולבטל מלכותו, ואולם דוד המלך הוא עמוד הבטחון של כל הדורות, וכמו שאמר בתהילותיו בדוכתי טובא, ומהם בקאפיטל י"ח, ה' סלעי ומצודתי ומפלטי א-לי צורי אחסה בו מגיני וקרן ישעי משגבי, וכמו שאמר בתהילותיו בדוכתי טובא, ומהם בקאפיטל י"ח, ה' סלעי ומצודתי ומפלטי א-לי צורי אחסה בו מגיני וקרן ישעי משגבי, ולכן דוד המלך בטח בה' ללא שיסמך כלל על רוב צדקתו, והוא התנהג בעצמו שהקב"ה הוא עזרתו סלה, ולכן היתה עמו שוחר טוב (תהלים קמא) מזמור לדוד ה' קראתיך חושה לי וכו', למה היה דומה, למי שהיה לו דין לפני השלטון, ראה שיש לכל שוחר טוב (תהלים קמא) מזמור לדוד ה' קראתיך חושה לי וכו', למה היה דומה, למי שהיה לו, ויש שבוטח על מעשה אבותיו, אתה הדיין ואתה הוא הסניגור, כך אמר דוד, יש שהוא בוטח על מעשים נאים ונכוחים שיש לו, ויש שבוטח על מעשה אבותיו, וכו'.

<sup>12</sup> הובא בספר דגל המוסר (שיחות מוסר שנאמרו בישיבות אור יוסף נובהרדוק בצרפת, על ידי רבנו גרשון ליבמן זצוק"ל, מהדורא שלישית, ירושלים תשסד עמ' 89) אלא נוכל להסביר שיש שכל טבעי ז"א המילי דעלמא, אבל יש שכל שני, שעליו מהדורא שלישית, ירושלים תשסד עמ' 89) אלא נוכל להסביר שיש שכל טבעי ז"א המילי דעלמא, אבל יש שכל שני, שעיה אמר ר' ישראל סלנטר: איפה שנגמר השכל מתחיל הבטחון. כך אומרים חז"ל אצל חזקיה המלך, כשחלה ובא אליו ישעיה הנביא ואמר לו בשם ה': מות תמות ולא תחיה, בודאי שיש לפחד ולהתייאש! אנו יודעים שאם אחד חולה אז הוא בעצמו מתחיל לפחד, הדמיון כ"כ פועל עליו, ואפילו רופא אומר שאין תקוה כבר מתייאשים ומפחדים, כ"ש הנביא האומר בשם ה', א"כ בודאי שאין תקוה. אעפ"כ אמר לו חזקיה: כלה נבואתך וצא כך מקובלני שאפי' חרב חרה מונחת על צווארו של אדם אל יתייאש מן הרחמים. הוא אשר אמרנו: במקום שנגמר השכל מתחיל הבטחון. כל הייאוש מן הרחמים נובע מן השכל הטבעי. אבל, מסקנא זו, הייאוש, אינה מוכרחת, וכי היד ה' תקצר? אין מה להתייאש. ואם האדם מתייאש זה בגלל שהוא מונהג רק ע"י שכלו הטבעי, יש לו כ"כ אימון בו ולא נסה מעולם למרוד בו.

פרשת כי תבא תשפ"ה

begins. So you don't need any *Cheshbonos* how to have a *Yeshua*. Sure enough, the next day was surprisingly *Gevaldig*, and Hashem gave me new *Chinuch* ideas that I never dreamed of before.

### NOVARDOK

TO SEE GOOD IN ALL CIRCUMSTANCES The *Alter* was positive to the extreme. I met a person who knew him, and said that he was

"Simcha plus". He once said that a person can be smart and make an Ezer (supporter) from a K'negdo (adversary), i.e. when things go wrong, he can Davka come out ahead. There is a famous story when the Alter was alone in the forest in his Bais HaBedidus at night, and his candle burned out.



R' Shalom Schwadron (right) with R' Yehuda Zev Segal

He walked outside with *Bitachon*, and a man came from nowhere and gave him a new candle. He kept the candle for many years as a *Zecher L'ness*, until one day his house burned down and the candle was gone. He said: "*Aderaba*, this is a proof that we don't need proofs to be *M'chazek* our *Bitachon*". I heard a story about R' Shalom Schwadron *Zatzal* who was speaking in public and he said something controversial.

The first two rows of people walked out in middle of his *Drasha*. Instead of getting embarrassed, R' Shalom said: "Those people who are standing in the back, now you can come up; you have seating room" R' Avigdor Miller *Zatzal* was once speaking, and he said something controversial. A man in the back started shouting, and the people wanted to get rid of him, since he was causing embarrassment to R' Miller.

R' Miller Zatzal stopped them and he said: "Let him stay and scream. It brings in more crowds when they see a tumult". A positive thinker has an unending mission to see good in all circumstances, and in Novardok they said that when you do this, you are getting a double Mitzva. Seeing good and saying Gam Zu L'tovah is a Mitzva of Bitachon, and also, since you're going against your nature of being negative, therefore you are also doing

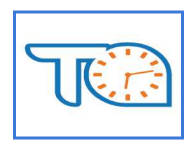
the greatest *Mitzva* of *Shviras HaMiddos*. \*\*\*\*\*

This is one reason why learning so much *Mussar* is so important. You need to constantly encourage yourself with the **proper** *Mussar Seforim* and *Ma'amarei Chazal* that inspire you to think positively despite being in

a negative world. This is why in *Elul* the *Novardokers* had a half day *Taanis Dibbur*, and in general they watched their eyes and ears and mouths during *Elul* so the *Mussar* could enter your pure *Neshama* without so many distractions.

LEARN GEMARA IN ELUL NON-STOP

Learning Gemara non-stop was extremely important during Elul, since נְּלֶּם learning Torah is greater than all the other Mitzvos put together, and you need as many Zechusim as you can before Rosh Hashanah and learning Torah B'hasmada gives you unending Zechusim. There are millions of Mitzvos in one blatt Gemara! Also, during Elul they worked on not having a Kesher with Olam HaZeh as much as possible. Deep down we are all Talui (dependent) in our homes and families and friends and possessions, etc., i.e. we are tied down to Olam HaZeh.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

## Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

#### Parshas Ki Seitsei 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
|          |          |          |
| 390895   | 37:20    | English  |
|          |          |          |
| 390896   | :55      | English  |
|          |          |          |
| 391940   | 40:52    | English  |
|          |          |          |
| 390897   | :28      | English  |
|          |          |          |
| 390898   | 3:01     | English  |

### **Questions To Rabbi Mandel**



#### Why Do Innocent People Suffer?

(THE FOLLOWING IS A TRANSLATION OF THE ORIGINAL WHICH IS BROUGHT BELOW)

**Question:** I read a *Sefer* describing the details of *Galus Mitzrayim* and the cruelty *Klal Yisroel* suffered under the *Mitzri'im*. What sin did these Jews do to deserve 210 years of suffering? I know that everything Hashem does is true and just, but I am so bothered by this, that my level of *Emuna* and *Bitachon* is being affected. Can you enlighten me how to view this with clarity?

**Answer:** First of all, *Chazal* say that the *Yidden* were assimilating into the Egyptian culture. Fifty years ago, R' Noach Weinberg *Zatzal* told me that 1000 Jewish girls in *Eretz Yisroel* were married to Arabs. Right afterwards, there was an attack by the Arabs. Assimilation is a total devastation of *Yiddishkeit*. That is enough to answer your question, why we deserved to suffer in *Mitzrayim*.

Probably there were other *Aveiros* there, too. But I will tell you something else. *Mitzrayim* is called: פּוּר a purifying furnace. What does this mean? Take *Sedom*, for example. *Sedom* was: 'a paradise. They had everything they wanted. They had no suffering in life. And what did this produce? *Chayos Ra'os* i.e. animals! They outlawed giving *Tzedaka* or any *Chesed*, making it a capital crime! That's what happens when you have an easy life. Your *Neshama* is in great danger.

R' Yisroel Yaakov Lubchansky *Zatzal* (a son-in-law of the *Alter Zatzal*) said: Do you know why there are so few wealthy people? Because a soul before it's born, sees all the faces of the various people who died. When he sees the faces of the wealthy, he begs Hashem "Please don't make me wealthy!" Wealth destroys a person's character; it makes him cold and stony-hearted.

From the moment of his inception, the Jew suffered & suffered & suffered. That's why he has a feeling heart, full of warmth and *Anava*. The Jew is full of pain. This is very healthy for a person, and *K'dai* and *K'dai* and *K'dai*. Look at the Germans. *Achzariyus!* Hamas. Barbarians! Why don't Jews do these types of things? Because they suffered. A person who suffers, even a *Goy*, is very different. (over)

שאלה: בס"ד. שלו' וברכה לכבוד הרב! מאד אשמח אם הרב יוכל לענות לי. קראתי ספר על גלות מצריים בשם: קורמו. ומאד ציער אותי לשמוע עד כמה עם ישראל סבלו התעללות במצריים תחת הגויים. והתעוררה לי שאלה, על איזה חטא סבלו כ"כ במשך 210 שנים? מצאתי כמה תשובות, ואני יודעת שהקב"ה כל משפטיו אמת וצדק. אבל זה מאד הוריד לי את האמונה והבטחון, איך אני יכולה להחזיר אותם לעצמי. מה ירגיע אותי? תודה רבה

**תשובה:** אחד מהדברים, חז"ל אומרים שהם הלכו לטרטיאות וקרקיאות של גוים, ביחד עם המצריים. הלכו לדברים כאלו, שזה גורם התבוללות, זה סכנה, וזה גרוע מהכל. לפני חמשים שנה היה בארץ ר' נח ויינברג זצ"ל, הוא סיפר לי שאלף בחורות נשאו עם ערבים ר"ל. מיד אחרי זה בא צרה מהערבים (עכשיו אין את זה כ"כ, ב"ה). זה הסיבה שמובא בחז"ל, שנכשלו ללכת ביחד עם המצריים, זה מאד לא בסדר, זה מהרס את כל היהדות. ולא צריך סיבה יותר מזה.

מסתם היו דברים אחרים גם כן למה סבלו. אבל אני אומר ששיעבוד מצרים נקרא כור הברזל. מה הפירוש "כור הברזל"? היה סדום מסתם היה כגן ה'. היה להם כל מה שרוצים. לא היה שיעבוד עליהם. והם היו חיות רעות. הם גזרו שכל מי שעושה חסד וצדקה חייב סדום היה כגן ה'. היה להם כל מה שרוצים. לא היה שיעבוד עליהם, והם היו חיות רעות. הם גזולה. הסבא מנובהרדוק היה לו חתן, השם מיתה, נורא ואיום! איך זה קורא לבנאדם? כשיש לבנאדם חיים קלים, הנשמה בסכנה גדולה. הם רואים את הפנים של עשירים שלו היה ר' יעקב לובטשנסקי. הוא שאל, למה אין כל כך הרבה עשירים? כי קודם שאנשים נולדים, הם רואים את הפנים של עשירים שמתו כבר, והנשמה שצריך עכשיו לרדת לעולם הזה, צועק "בורא עולם, אני לא רוצה להיות עשיר!" עשירות מהרס. זה גורם טמטום הלב, הוא נעשה קר, לב אבן. יהודי מתחילת בריאתו סבל וסבל וסבל וסבל, ובגלל זה היהודי יש לו לב בשר. יש לו חמימות, ענוה, כי הוא סבל. זה עצם הבריאה של יהודי, מלא צער וענוי, וזה מאד בריא לאדם. כדאי וכדאי וכדאי. תראה את הגרמנים. אכזריות! או חמס. אכזריות! למה יהודים לא עושים דברים כאלו? כי יהודי סבל. מי שסובל, אפילו גוי, אם הוא סובל, זה לא פשוט.

#### **Questions To Rabbi Mandel**

page 2



When I went to take my driving test, everyone who came then, failed. The *Goy* in charge wasn't an antisemite, he was just anti-everybody. When I came back to re-test, all of a sudden everyone was passing! Why? This time there was a different monitor... he was handicapped! What *Anava!* Warmth! What *Middos!* He wasn't a *Rasha* like the first one. He suffered, so he had *Rachmanus*. A person who suffers is human. Otherwise, he's an animal, at best. *Yidden* suffered! Hashem knows what He's doing!

Another point, a person has to know, NOT TO ASK QUESTIONS. It's wrong! We are not the boss, here in this world! We don't know ANYTHING! Look at *Avraham Avinu*. He is nearly 100-years-old. Everyone has kids, except for him. The pillar of *Chesed*; is that fair? Where is the justice? Where's the *Midda K'neged Midda*? Hashem tells him *Lech Lecha*, go and leave everything behind. And when he gets to *Eretz Canaan*, what happens? Famine. Where's the promise of: זֶּהְיֵה בְּרֶכָּה blessing? This is: זֶּהְיֵה קְלֵלָה a curse! And when he comes home after passing the *Nisayon* of the *Akeida*, what is his reward? His wife, *Sara*, dies!

A *Yid* needs to be a soldier. A soldier doesn't ask questions. AT ALL! He is happy to be alive, to breathe, that he has a few *Mitzvos*. And if he has some problems? So what! Who are you?? Do you know how things are "meant" to be?? Do you have "suggestions" for Hashem?? He is the Boss! When a person learns to accept, now he can have true *Simcha*. *Aderaba*, things are *Davka* hard in life. Many *Tzadikim* suffered. So??

And there is plenty good too. Learn to see the positive! You can breathe. That's not enough? Seeing, eating, walking, you can do a few *Mitzvos*, what's wrong with that? It's wrong to give Hashem "suggestions" how to run His world. It's His world, and we are nothing of nothing! An *Anav* (over)

הלכתי פעם לקחת רשיון לנהוג מכונית, וכל הנבחנים לא הצליחו במבחן. הפקיד היה גוי כזה, לא אנטישמי, רק אנטי כל אדם, ולכל נבחן הוא אומר "אתה לא הצלחת". לא הצלחת". כולם הלכו הביתה. בפעם השניה שבאתי שמה, פתאום, כולם מצליחים! למה? כי הפקיד הזה היה גוי נכה רגלים. אוי, איזה ענוה! איזה חמימות! איזה מדות! הבן אדם הזה לא היה רשע כמו הראשון, הוא היה צדיק, כי הוא סבל. הוא ישב שמה כל הזמן, וכולם ראו את הברזל על הרגל שלו. היה לו רחמנות. מי שסובל הוא בן אדם! מי שלא סובל יכול להיות בהמה! או חיה רעה! יהודים סבלו! הבורא עולם יודע מה שהוא עושה!

גם מאוד נחוץ לכל בנאדם לא לשאול שום דבר! זה לא בסדר, לשאול, כי אנחנו לא הבעל הבית של עולם הזה. אנו לא יודעים כלום! אברהם אבינו, מאה שנה אין לו ילדים. כולם יש להם ילדים, אבל אברהם, עמוד החסד, איך זה יכול להיות? מה עם חז"ל שאומרים (שבת קנא ב) כל המרחם על הבריות מרחמים עליו מן השמים? איפה המדה כנגד מדה? איפה היושר? ואחר כך, ה' אומר לו לך לך מארצך ואגדלה שמך. מיד, ויהי רעב בארץ! מה קורא פה? זה לא בסדר, מה בורא עולם עושה פה? איה הבטחת וֶהְיֵה בְּרָכָה? להיפך, זה וְהָיֶה קְּלֶלָה! מה קורא פה? הוא אומר לו קַח נָא אֶת בִּנְךְ אֶת יְחִידְךְ אֲשֶׁר אָהַבְתָּ, ואברהם עומד בנסיון, ומיד, וַתָּמָת שְּרָה. זו תורה וֹזו שרבה?

יהודי צריך להיות חיל. חיל לא שואל. בכלל לא! הוא שמח שהוא חי. שיש לו נשימה, שיש לו איזה זכיות, אפילו אם יש לו הרבה דברים לא טובים. אז מה? מי אתה? אתה יודע מה שצריך להיות? אתה לא בורא! אתה רוצה לתת עצות לבורא עולם?? הוא הבעל הבית!!!! אנשים כאלה הם הם השמחים באמת. לא איכפת להם כל כך, מצליחים או לא מצליחים. אם יש להם קשיים, אז מה? הם יכולים לסבול! זה לא נכון לשאול שאלות כאלו. לשאול על הבורא עולם? זה בדוקא כן! צדיקים סבלו, כולם, הרבה סבלו. אז מה?

היו הרבה דברים טובים גם כן. זה לא כדאי להיות כל כך שלילי. צריך להיות חיובי! תראה, יש נשימה, זה לא מספיק? אפשר לאכול, לנשום, ללכת על הרגלים. ויכולים לעשות איזה מצוות קצת, זה לא מספיק? מה אתה רוצה? זה לא נכון להגיד עצות להבורא עולם איך לנשום, ללכת על הרגלים. ויכולים לעשות איזה מצוות קצת, זה עניו, לא סובל. אלו שיש להם גאוה, חס ושלום, הם סובלים. "אוי, איך לנהל את הבריאה. הוא הבורא, ואנו כלום דכלום! ומי שהוא עניו, לא סובל. אלו שיש להם גאוה, חס ושלום, המה..." למה..." למה..." למה: וְאֶתֵּן לְעֵשָּׁו אֶת הַר שַּעִיר לְרֶשֶׁת אוֹתוֹ וְיַעֲקֹב וּבָנָיו יָרְדוּ מִצְרַיִם?? הצדיק הוא סובל, והרשע הוא בסדר?? נו?? למה לא שואלים? כי לא שואלים. זהו.

#### Questions To Rabbi Mandel

page 3

doesn't suffer. People with *Ga'ava*, *Chas V'shalom*, suffer. "Oy, why is this happening? Things should be different!" Why are the *Tzadikim* always suffering, and the *Reshaim* are living in tranquility. Why don't you ask that? Because we don't ask.

Another great *Yesod* which people don't think about: There is another world! Have you forgotten *Olam HaBah*? Do you think *Olam HaBah* is not so important? Only *Olam HaZeh* counts, like *Eisav HaRasha*? When a person believes in *Olam HaBah*, he doesn't care about this world so much. So things are a little hard here, so what? Down here, I'm suffering, it's only temporary. But up there, it's forever! *Rabeinu Yonah* says, what is an easy life worth? That's not *Chashuv*. What is it worth? It lasts a short while, and then it's all over. People make such a big deal about *Olam HaZeh*, when it's really all nothing. The *Ikar* is over there. If a person always thinks about *Olam HaBah*, he's always happy; he doesn't mind as much. R' Avigdor Miller *Zatzal* once told me: פָּגְעֵי תֵּבֶל "The calamities of this world, they are nothing; make sure to teach this lesson to your children". Whatever happens in this world is only temporary. Are we here forever? Does everything have to be 100% perfect?

That's *Bitachon*. A *Baal Bitachon* is happy with whatever Hashem does. He has *Hachna'a*. **Having Hachna'a** to your *Matzav* is the greatest *Madrega* in the world. "So, this is my situation. Big deal". And most problems are really just a desire for *Kavod*. "I don't have money". So you don't have money, big deal. "True, but others DO have...." Nonsense! It's all *Kin'ah*, *Ta'ava*, and *Kavod*. It's not a real lack! Your lack comes from *Middos Ra'os*. When you learn *Mussar*, you don't feel any lack. Because then, you laugh at bad *Middos*. "So my brother has more goodness, more nachas, so what?" When you learn *Mussar*, you don't feel the pain. *Aderaba*, you are happy with *Yissurim!* But when you don't learn *Mussar*, you suffer. "Why is Hashem doing this, and this, etc." A person who is close to Hashem, grows. And in order to become close, you need *Yissurim*; it's very *K'dai!* Look at *Avraham Avinu* without children. Nu? *Yissurim!* It's good, *Aderaba!* It's all in the mind. A person can be happy in any *Matzav*.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via Zelle to weeklybitachon@gmail.com

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up

וגם יש יסוד גדול ונורא, שאנשים לא מאמינים בזה: יש שתי עולמות! יש עולם הבא! אתה חושב שזה לא נחוץ? עולם הבא זה כלום? אתה מאמין רק בעולם הזה? זהו? כמו עשיו הרשע, שהכל עולם הזה! כשבנאדם מאמין בעולם הבא, לא איכפת לו כל כך. אז מה? יש לך עולם הזה קשה? עולם הבא יהיה יותר טוב! אני סבלתי פה, אבל שם, זה מליוני שנים, נצחיות! פה, מאה ועשרים שנה, זה כלום. רבינו יונה אומר, אם יש לך שלוה בעולם הזה, מה יש לך? זה לא חשוב! שלוה בעולם הזה, זה כלום! עולם הזה, עוד מעט, ואתה כבר מת. ועושים כזה רעש, צריך להיות טוב, ולא להיות רע...! אֶה, כל החיים לא שוים כלום, כמעט. העיקר שמה. אם בנאדם מתרכז על העתיד, על עולם הבא, הוא תמיד שמח! לא איכפת לו כל כך. רבי אביגדור מילר זצ"ל פעם אמר לי, פגעי תבל הוא כלום! תלמד את הבנים הקטנים שלך, פגעי תבל הוא כלום. אה, פגעי תבל. שטויות. זה מום עובר. אתה פה לנצח?? כל דבר צריך להיות מאה אחוז?

וזה בטחון. הבעל בטחון שמח בכל מה שהבורא עולם עושה. בנאדם כזה, בעצם, הכנעה! ההכנעה למצב שלו זה המדרגה הכי גדול בעולם. להכניע! נו, אני ככה, זה לא כל כך נורא. רוב הבעיות, השרש בא מכבוד. למה אין לי כסף? אז אין לך כסף, אז מה? כן, אבל אחרים יש להם... בָּה-בָּה-בָּה-בָּה! הכל שטויות! הכל קנאה תאוה וכבוד. זה לא חסרון אמיתי. החסרון בעיקר בא ממדות הרעות. וכשלומדים מוסר, לא מרגישים כלום. כי צוחקים על המדות הרעות. אז יש לאחי יותר טובה, יותר נחת, אז מה? אם לומדים מוסר, אז לא מרגישים את כל הכאבים האלו. אדרבא, שמחים בייסורים. אם לא לומדים מוסר, סובלים! כן, למה ה' עושה זה, למה זה. מי שקרוב לבורא עולם, הוא עולָה. וכדי להיות מקורב, כדאי וכדאי ייסורים. לאברהם אבינו אין בן, נו? ייסורים! זה טוב, אדרבא. הכל במוח. אפשר להיות שמח בכל מצב שאתה רוצה.