Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



# האזינו -סוכות

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

# weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס
שרה יהודית בת ביילא

חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

# וּשִּׁמַחָתֶם לִפְנֵי ה׳



ן ויופי של קרושה. הגה"צ רבי יצהק נתן זצ"ל בסוכתו

# BITACHON WEEKLY

האזינו סוכות תשפ״ו

#### IN THIS ISSUE

- ALL YOUR PAIN AND UNANSWERED TEFILOS ARE WHAT LIFE IS ALL ABOUT
- SUKKOS: A TIME FOR דַרְבֵי נֹעֲם
- THE BIGGEST SIMCHA IN THE UNIVERSE IS BEING YOURSELF
- THE BLESSING OF KOSHER GA'AVA
- DON'T BE A NEBACH WHO THINKS HE'S A ZERO
- THE TRUE GA'AVA BELONGS ONLY TO TZADIKIM
- YOU'LL GET SCHAR FOR GOING AGAINST YOUR NATURE THAT TELLS YOU YOU'RE A ZERO
- DANCING AND SINGING ON SIMCHAS TORAH IS KODESH KODOSHIM
- YOU CAN ONLY GROW AND BECOME FREE IF YOU STICK TO YOUR RULES
- IF YOU ARE TIED DOWN TO THE RULES OF KEEPING THE TORAH, ONLY THEN DO YOU BLOSSOM
- TRUE SELF-ESTEEM SAVES A PERSON FROM LOWLY TA'AVOS
- STORIES OF NOVARDOK

# פרשת האזינו

ּכִי מִנֶּגֶד תִּרְאֶה אֶת הָאָרֶץ וְשָׁמָּה לֹא תָבוֹא לבּ נב All Your Pain and Unanswered Tefilos Are What Life Is All About

The human being came to this world to accomplish, to grow, and to enjoy, and to

have all kinds of spiritual and material riches. This is one reason. The other reason is for him to strive and desire and daven and become frustrated and to be teased (in his perception), begging and wishing and hoping and not getting! To have unanswered Tefilos and all kinds of: צַדִּיק וַרַע לו suffering of the righteous, with unending pain and disappointment and Yi'ush and sadness and depression and feelings of inferiority galore. This is what life is all about!

(Of course you can improve things drastically, and even be Zoche to things you weren't meant to be Zoche to, like Leah Imeinu). And look what Moshe Rabeinu had to go through; no

Eretz Yisroel! His primary goal! The whole Tachlis of leaving Mitzrayim which he led, was to come to Eretz Yisroel. The Torah is loaded with the pain of our greatest leader and #1 human being on planet earth, Moshe Rabeinu יַעַן לֹא הֶאֱמַנְתָּם בִּי לְהַקְדִּישַׁנִי חקת כ יב for a sin we don't even understand.

Do you think that *Moshe* is alone? Let's take a look at Dovid HaMelech! He only gets the dirty work, fighting dangerous battles and killing humans, until he isn't: רָאוּי worthy to

> build the Bais Hamikdash since he has so much blood on his hands<sup>1</sup>. All he gets is the negative, but the positive building a house for Hashem which meant so much to Dovid (see the Pesukim in Tanach2 how he couldn't sleep at night because of the pain that he had since Hashem doesn't have a normal home) he can't get. Here we have the two greatest humans! And all they wanted was Ruchaniyus! They were both plenty successful. Dovid saved Klal Yisroel from their enemies, he gave us Tehillim, and he gave us himself; i.e., the most inspiring person who sings lifedespite the most inhuman threatening *Nisyonos* throughout his life. Who teaches us how we never are

Mya'esh, and that we can do Teshuva on the lowest, most shameful sins. And *Moshe* took us out of Mitzrayim and gave us the Torah and *Mon*, etc.

Yet, they both had a "failure" side to them. And a major failure! A life's dream unfulfilled!

Each person has his unique issue in life which he might dislike. but this makes him great and it gives him precious humility

<sup>1</sup> וַיּקרָא לִשלמה בנוֹ וַיִצוָּהוּ לבנוֹת בַּיִת לָה' אַלֹקִי יָשׂרָאַל. וַיִּאֹמר דָּוִיד לְשׁלמה בּנִי אַנִי הַיָּה עם לַבְבִי לְבנוֹת בַּיִת לְשׁם ה' אַלקִי. ווָהִי עַלִי דְּבַר ה' לַאמר דָּם לָרֹב שַׁפַּכָתַ וּמִלְחָמוֹת גָּדֹלוֹת עָשִׁיתַ לֹא תִבְנָה בַּיִת לְשָׁמִי כִּי דְּמִים רַבִּים שַׁפַּכָתַ אַרְצָה לְפָנָי (עם שנלחם מלחמות ה' מ"מ מנעו מבנות את הבית כמו שמנע להניף ברזל על המזבח על שעושים מהם כלי רציחה. מצודות. ובית הזה יקרא מנוחה לכן צריך איש מנוחה לבנותו. אדרת אליהו) הָנֵּה בֶּן נוֹלֶד לָךְ **הוּא יִהְנֵה אִישׁ מִנוּחַה** וַהַנְחוֹתִי לוֹ מִכְּל אוֹנְבִיו ַמְּסֶבִיב כִּי שָׁלֹמֹה יָהָיָה שָׁמוֹ וְשָׁלוֹם וַשְׁקָט אָתָּו עַל יִשְׁרָאֻל בְּיָמִיו. **הוא יִבְנָה בִיִת לְשָׁמִי** וְהוּא יָהַיָּה לִי לְבָּן וַאָנִי לוֹ לְאָב וַהַכְינוֹתִי ּכָּסֵא מַלְכוּתוֹ עַל יִשָּׂרָאֶל עַד עוֹלָם. דהי"א כב ו-י.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> שִׁיר הַמַּעַלוֹת זָכוֹר ה' לְדָוָד אֶת כָּל עָנּוֹתוֹ. אֲשֶׁר נָשְׁבַּע לָה' נָדָר לָאָבִיר יַעַלְב. אָם אָבֹא בָּאֹהַל בֶּיתִי **אָם אָעֵלָה עַל עֵרָשׁ יִצוּעִי**. אם אַתַּן שׁנַת לעיני לעפעפי תַּנוּמה. עד אַמצא מַקוֹם לָה' משׁכַנוֹת לָאַבִיר יַעַקב. תהלים קלב א-ה.

Bitachon Weekly – סוכות תשפ"ו

Avraham Avinu spent 100 years of his life not getting his life's dream; i.e., having children, and Sara 90 years of getting a "no" message from Shamayim, despite all her

heartbreaking *Tefilos* and her incredible Tzidkus! Oh, and I forgot! She had to witness how Hagar, her: שַׁפַּחַה cleaning lady does have a child right away, while she's still barren, watching all the women of her generation rolling their baby carriages. \*\*\*\*\*\* How important it is to never, complain! ever. 1 asked somebody who was with R' Gershon Liebman Zatzal in the concentration camps, and he told me that he never complained! (He was exactly like Dovid). He was on a constant high, with more Simcha Atzuma than even after the war!

The main focus in Novardok was learning how to live: בְּדְרְכֵי נֹעֵם the pleasant way; i.e. doing Ratzon Hashem by learning the appropriate Mussar that calms you; the #1 way to live successfully in Olam HaZeh and in Olam HaBah!

## חג הסוכות

#### Sukkos: A Time For דַרְכֵי נעם

The Gemara in Sukkah asks3, how do we know which plant is meant by the Passuk: כַּפּת תַּמֶרִים וַעֲנַף עֵץ עָבֹת (Lulav and Hadas); maybe the Passuk is referring to other plants, like some which can hurt, or are prickly? The Gemara this cannot answers because: דּרַכִיהַ דַרכִי נֹעָם משלי ג יז the ways of the Torah are pleasant, and therefore it must mean a Lulav and a Hadas, which are more Geshmak. (Of course, we know the meaning of the Passuk because of the oral tradition we have from Moshe Rabeinu (Rambam<sup>4</sup>), but the Gemara almost seems like the

<sup>3</sup> סוכה לב א, אמר ליה רבינא לרב אשי, ממאי דהאי כפות תמרים דלולבא הוא, אימא חרותא (ענף הדקל משנתקשה שתי שנים ושלש, ויוצאין בו לולבין הרבה שנשרו עליהן ונתקשו גם הם ונעשו עץ, זה פונה לכאן וזה פונה לכאן, כענפי שאר אילנות. רש"י) בעינא כפות וליכא (שאם היה פרוד יכפתנו, והרי זה פרוד, ואין אתה יכול לכופתו, שיהו ענפיו הפרודים כאן וכאן נכפתים ומתמעכים אצל אביהם שהן מחוברין בו, לפי שקשין הן). ואימא אופתא (אשטיל"א, מעיקר הדקל, שהוא חלק ואין ענף יוצא ממנו לכאן ולכאן, שאין לך כפות הימנו) כפות מכלל דאיכא פרוד, והאי כפות ועומד לעולם (כפות משמע שפרוד מתחלה, ואתה כופתו). ואימא כופרא (היינו נמי עץ כעין חרותא, אלא עדיין בן שנה או שתי שנים ולא נתעבה עצו, ואתה יכול לכפות ענפיו על ידי אגוד ולזקפן למעלה לאוגדן עם אביהן) אמר אביי, דְּרָכֶיהָ דַּרְכֵי נֹעַם וְכָל נְתִיבוֹתֶיהְ שָׁלוֹם כתיב (ואלו עשוין כקוצים, ויוצאין בהן עוקצין הרבה, ומסרטין את הידים).

ושם (סוכה לב ב) תנו רבנן, עֲנַף עֵץ עָבֹת, שענפיו חופין את עצו (שכולו ענף, שהעץ מחופה בעלין על ידי שהן עשויין בקליעה, ושוכבין על אפיהן. רש"י) ואי זה הוא, הוי אומר זה הדס. ואימא זיתא (כולו עלין ארוכים ורצופים, ומתוך שהן מרובין מכסין את העץ) בעינן עבות וליכא (מעשה שרשרת, שיהו מורכבין זה על זה) ואימא דולבא (עץ ערמון, קשטניי"ר, קלוע הוא אבל אין עליו רצופין לכסות כל עצו) בעינן ענפיו חופין את עצו וליכא. ואימא הירדוף (כמין קליעה עשויין עליו) אמר אביי, דְּרָכֶיהָ דַּרְכֵי נֹעַם, וליכא (והאי מברז בריז את הידים כקוצים, שראשי עליו עשויין חדין כמחט). רבא אמר מהכא, הָאֱמֶת וְהַשָּלוֹם אֱהָבוּ (וזה אינו לא אמת ולא שלום, שהוא עשוי לסם המות).

<sup>4</sup> רמב"ם (הקדמה לפירוש המשניות) וכיוצא בזה בכלל המצות אין מחלוקת בהן, שכולן פירושים מקובלים מפי משה, ועליהם ועל דומיהם אמרו, כל התורה נאמרו כללותיה ופרטותיה ודקדוקיה מסיני, אבל אע"פ שהן מקובלין ואין מחלוקת בהם, מחכמת התורה הנתונה לנו, נוכל להוציא ממנה אלו הפירושים בדרך מדרכי הסברות והאסמכתות והראיות והרמזים המצוים במקרא. וכשתראה אותם בתלמוד מעיינים וחולקין זה על זה במערכת העיון, ומביאין ראיות על אחד מאלו הפירושים והדומה להן, כגון מה שאמרו במאמר הכתוב פרי עץ הדר, אולי יהיה רמונים, או חבושים, או זולתם, עד שהביאו ראיה עליו ממה שנאמר פרי עץ הדר, ואמרו (סוכה לה א) עץ שטעם עצו ופריו שוה, ואמר אחר, פרי הדר באילנו משנה לשנה, ואמר אחר, פרי הדר באילנו משנה לשנה, ואמר אחר, פרי הדר על כל מים. אלו הראיות לא הביאו מפני שנשתבש עליהם הענין עד שנודע להם מהראיות האלה. אבל ראינו ללא ספק מיהושע עד עתה, שהאתרוג היו לוקחים עם הלולב בכל שנה, ואין בו מחלוקת. אבל חקרו על הרמז הנמצא בכתוב לזה הפירוש המקובל. וכן היא ראייתם על ההדס (שם דף לב).

human being "decided" that the *Mitzva* of *Arba Minim* has to be *Geshmak* and not painful, because: דְּרֶכֶיהָ דַּרְכֵי נֹעֲם משלי ג יז the ways of the *Torah* are pleasant. This fits in to *Zman Simchaseinu*. You want *Simcha*?

Create it yourself. זה קֵלִי וָאַנְוֶהוּ l have to make *Avodas* Hashem Geshmak. Your learning, your davening, your Mussar Sedarim; make them Geshmak! And the *Rambam* says<sup>5</sup> that all the singers and musicians of the Simchas Bais HaSho'eva in the Bais Hamikdash had individualize his particular form of instrument. You do only what you're good at, and nothing else! The Rambam keeps repeating this. And the *Mitzva* of Simchas Yom Tov is by doing what makes you happy; with different forms of Simcha for men, for ladies who are from Bavel, ladies from Eretz Yisroel, and kids. (Gemara<sup>6</sup>).

# The Biggest Simcha in the Universe Is Being Yourself

Each person has a different way of fulfilling the *Mitzva* of *Simchas Yom Tov*. By men it's: אָבֶיר וְיַיִּן meat and wine. And for some women: בּגְדֵי צָּבְעוֹנִים colorful clothes. And other women. *Davka* white clothes. And for kids,

it's: קְלְיוֹת וְאֶגוֹזִים candy. The biggest Simcha in the universe is being yourself! And it's up to each person to work on finding his true self, since there are multiple Yetzer Hara's that distract people, with all kinds

of *Kin'ah*, *Ta'ava*, and *Kavod*, which make you focus on what you aren't.

On Simchas Torah, we Parshas Breishis, which has the biggest Yesodos in the universe. בָּרֵאשִׁית בָּרָא אֱלֹקִים *Emuna* in Hashem, and: בַּצַלָם אַלקִים בַּרָא אֹתוֹ He created Man with Tzelem Elokim. The human has incredible power, similar to Hashem Himself. And just like Man decides when is Yom Tov (since Kiddush HaChodesh is in the hands of a human), so does He decide what's considered a: פָּרִי עֵץ הָדָר a beautiful Esrog. and what's considered beautiful on Zman Simchaseinu. A

bumpy Esrog (with שְׁקִיעוֹת וּבְלִיטוֹת bumps and ridges) is considered a *Hiddur*, a *Hadas* that's: מְשׁוּלְשׁ (each row of 3 leaves is on the same level) and an *Arava* whose leaves are smooth without rough edges. But a *Hadas* that's not: מְשׁוּלְשׁ (its leaves are up and down and uneven) is called a הַדַס שׁוֹטֶה foolish *Hadas*.

When you see the success of others you can be happy, but you still need to see yourself in a different world, and always enjoy and thank Hashem for your own individuality

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רמב"ם הלכות לולב (ח יג) והיאך היתה שמחה זו, החליל מכה, ומנגנין בכנור ובנבלים ובמצלתים, **וכל אחד ואחד בכלי שיר שהוא יודע לנגן בו, ומי שיודע בפה בפה**, ורוקדין ומספקין ומטפחין ומפזזין ומכרכרין **כל אחד ואחד כמו שיודע**, ואומרים דברי שיר ותושבחות, ושמחה זו אינה דוחה לא את השבת ולא את יום טוב.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> פסחים קט א, תנו רבנן, חייב אדם לשמח בניו ובני ביתו ברגל, שנאמר ושמחת בחגך. במה משמחם, ביין. רבי יהודה אומר, אנשים בראוי להם ונשים בראוי להן, אנשים בראוי להם, ביין, **ונשים במאי**, תני רב יוסף, **בבבל בבגדי צבעונין, בארץ ישראל** בבגדי פשתן מגוהצין.

וברמב"ם הלכות שביתת יו"ט (ו יז-יח) שבעת ימי הפסח ושמונת ימי החג עם שאר ימים טובים כולם אסורים בהספד ותענית, וחייב אדם להיות בהן שמח וטוב לב הוא ובניו ואשתו ובני ביתו וכל הנלוים עליו, שנאמר (ראה טז יד) וְשְׁמַחְתָּ בְּחַגֶּךְ וגוּ'. אף וחייב אדם להיות בהן שמח וטוב לב הוא ובניו ואשתו ובני בארין בהלכות חגיגה, יש בכלל אותה שמחה לשמוח הוא ובניו על פי שהשמחה האמורה כאן היא קרבן שלמים, כמו שאנו מבארין בהלכות חגיגה, יש בכלל אותה שמחה להן בגדים ותכשיטין ובני ביתו כל אחד ואחד כראוי לו. כיצד, הקטנים נותן להם קליות ואגוזים ומגדנות, והנשים קונה להן בגדים ותכשיטין נאים כפי ממונו, והאנשים אוכלין בשר ושותין יין, שאין שמחה אלא בבשר ואין שמחה אלא ביין. (ועיין שלחן ערוך או"ח סי' תקכט ס"ב).

What's beautiful for one person is ugly for someone else. You need to work all your life on being your true self. A kid who thinks he's an adult is ugly with chutzpa, and an adult who acts like a child is also ugly and foolish. A man who is too passive and a woman too tough, are all inappropriate (all this is ideal. However, there are plenty people who aren't the norm. But Hashem can make them thrive some other way).

## וזאת הברכה

#### אַשְּׁרֶיךְ יִשְּׂרָאֵל – וְאַתָּה עַל בָּמוֹתִימוֹ תִדְרֹךְ לג נט The Blessing of Kosher *Ga'ava*

Rashi says<sup>7</sup> that when Yehoshua caught 5

Canaani kings, while they were lying on the ground, he steps on their necks. And when Mordechai was supposed to ride the horse of Achashverosh, he had no Koach to get up, and he stepped on Haman's neck. He kicked him on the way up, and Haman asked: Doesn't it say:

אוי בּוֹל אוֹיִבְרְ אֵל תִּשְׁמָח מִשׁל כִּד יִז do not rejoice in your enemy's downfall, and Mordechai replied that by Reshaim like you, there is a different Passuk:

אוי בְּעָל בְּמוֹתֵימוֹ תִּדְרֹךְ you will step on their necks. (Gemara<sup>8</sup>)

\*\*

This *Passuk* is loaded with a message of the kosher *Ga'ava* that

Bnei Yisroel are supposed to have. If you don't have it, it can cause plenty problems;

like the Reform Movement which started because Jews felt inferior to *Goyim*, *Rachmana Litzlan*. And the kosher *Ga'ava* brings tremendous *Bracha*. Notice how we eat: ראשׁ כֶּבָשׁ the head of a sheep on *Rosh Hashanah*, and we say: יְהִי רְצוֹן שֶׁנָהְיָה לְרֹאשׁ We should be a "head" and not a "tail".

# Don't Be a Nebach Who Thinks He's a Zero

We need to remember this all year around. Don't be a "tail", a nebach, a *Shafel* who thinks he's a zero, and everyone else is better than him. When you think you're a nobody, it can cause you to become a nobody, *Chas V'shalom*. That's why in *Novardok* and *Slabodka* they worked **mainly** on *Gadlus* 

HaAdam and Amitzus (courage). \*\*\*\* I talk a lot about: וַיָּגְבַּהּ לְבּוֹ בְּדַרְכֵי ה' "lifting" yourself up to Hashem. and many, manv Yungerleit tell me that their lives have changed drastically. have seen improvement in their life learning, their home and relationships, and especially their capabilities in helping others and Zikkui HaRabbim. On Rosh Hashanah we blow a ram's horn. The horn is the pride of the animal, and it adorns his head. When we put on our hat in the morning, the Shulchan Aruch says that we should

say: עוֹטֵר יִשְׂרָאֵל בְּתִפְאָרָה Who crowns *Yisroel* with glory.

A Baal
Bitachon is:
Bitachon is:
full of
pride with
his Bitachon
(Chovos
Halvavos<sup>9</sup>)
and he is
allowed to
have Ga'ava
and be
proud

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> רש"י עה"פ וְאַתָּה עַל בָּמוֹתֵימוֹ תִּדְרֹךְ (לג כט) כענין שנאמר (יהושע י כד) שִׁימוּ אֶת רַגְלֵיכֶם עַל צַּוְּאבֵי הַמְּלְכִים הָאֵלֶה. <sup>8</sup> מגילה טז א, אמר ליה, סק ורכב, אמר ליה, לא יכילנא, דכחישא חילאי מימי תעניתא, גחין וסליק, כי סליק בעט ביה, אמר ליה, לא כתיב לכו (משלי כד יז) בִּנְפֹּל אוֹיִבְךְּ אֵל תִּשְׂמָח, אמר ליה, הני מילי בישראל, אבל בדידכו, כתיב (ברכה לג כט) וְאַתָּה עַל בָּמוֹתֵימוֹ תִדְרֹךְ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (הקדמה) והשלישי, כי בעל הכימיה אינו מאמין על סודו זולתו, מיראתו על נפשו, **והבוטח** באלקים איננו ירא משום אדם בבטחונו, אבל הוא מתפאר בו, כמו שאמר דוד המלך עליו השלום (תהלים נו יב) בֵּאלקִים בַּטַחַתִּי לֹא אִירָא מַה יַעשׂה אַדָם לִי.

And the hats of the *Cohanim* are called: פַּאַרֵי גבוה hats of ornamentation. גבוה אבוה means high and גבעה means a hill. The hats were high, and Lashon מגבעת fits perfectly

with glorious and height. The pride of an animals is its majestic (royal) horns! And when Shmuel HaNavi anointed Dovid to be a Melech, the oil was in a horn. We say: וּצָמִיחַת קֶרֶן the sprouting of לְדָוָד עַבְדֵּךְ תפלת ר"ה ויוה"כ the "horn" of *Dovid*, and: וַיֵּרֶם קָרֵן מַשִּיחוֹ ש"א בּי the "horn" of His chosen one is "lifted".

#### The True Ga'ava Belongs Only to **Tzadikim**

By the way, only kosher animals have horns. The true Ga'ava belongs only to Tzadikim. The and wicked fake Ga'ava Reshaim is often a cover up for a deep inferiority complex. On Rosh Hashanah we "blow" the glorious "Rosh" of a kosher animal. In Yiddish they say "Bloozen Zich" ("blowing himself up") when a person is a Baal

Ga'ava who blows himself up. The 100 Tekiyos we blow can be a Remez to this. Indeed, it pays to start the year with blowing

vourself up 100 times, so you have some good healthy self-esteem.

This fits in perfectly with Rabeinu Yonah who says<sup>10</sup> that the: 'פַּתַח הַרָאשׁוֹן לַעֲבוֹדַת ה'

> beginning of Avodas Hashem is Romemus and knowing your greatness. So it's appropriate to start the year blowing an exalted Shofar (קֵרֵן). The Rambam says<sup>11</sup> that just like it is forbidden to be: מָקֵלֵל curse others, you also can't curse yourself. Rashi says12 that is like being a: מַקֵּלֵל nobody and being M'zalzel. So you can't be M'zalzel in yourself.

People with super low self-esteem, need to Davka get carried away with relentless, unending, You'll Get Schar for Going extreme Ga'ava about

# **Against Your Nature That Tells** You You're a Zero

Remember: No matter how bad you think you are, always insist you're on top: שַׁנַהֵיָה לָראשׁ וַלֹא לזַנַב Never, ever, decide you're a: זנב tail; it's all Ma'aseh Yetzer Hara. You'll get Schar for going against your nature that tells you

you're a zero. We tell Hashem<sup>13</sup> to hold Himself back from hurting us, just like Avraham Avinu held his Rachmanus back in

themselves.

and

ridiculing all

those "gods"

in their lives

ספר שערי העבודה להרב רבינו יונה (אות א) **הפתח הראשון הוא שידע האיש העובד ערך עצמו, ויכיר מעלתו ומעלת**  $^{10}$ אבותיו, וגדולתם וחשיבותם וחיבתם אצל הבורא יתברך, וישתדל ויתחזק תמיד להעמיד עצמו במעלה ההיא ולהתנהג בה תמיד, בכל יום ויום יוסיף אומץ לקנות מעלות ומדות אשר יתקרב בהם לבוראו וידבק אליו וכו' ויצא לו מזה כי כאשר יתאוה תאוה ויעלה בלבבו גאוה לעשות דבר שאינו הגון, יבוש מעצמו ויבוש מאבותיו, וישיב לנפשו ויאמר, אדם וחשוב כמוני היום שיש בי כמה מעלות טובות רמות ונשאות, ושאני בן גדולים בן מלכי קדם, איך אעשה הרעה הגדולה הזאת וכו' ואם חלילה וחס לא יכיר מעלתו ומעלת אבותיו, נקל יהיה בעיניו ללכת בדרכיו הפריצים וכו' על כן האיש העובד ישתדל תמיד להשיג ערכו וערך הצדיקים והחסידים ומעלתם וחשיבותם וחיבתם לפני השם יתברך ודביקותם, ויבין וישכיל וידע כי יוכל להשיג מעלתם וחשיבותם וחיבתם, כאשר יעבוד כמותם כל ימי חייו ועיתותיו ושעותיו ורגעיו כפי כחו והשגתו, כמו שנאמר כי קרוב אליך הדבר מאד בפיך ובלבבך לעשותו, כי הקל יתברך אינו מבקש מבני אדם כי אם לפי כחם כאשר יתבאר בעזרת ה'. וגם האבות ז"ל לא עבדוהו כי

<sup>11</sup> רמב"ם הלכות סנהדרין (כו ג) **המקלל עצמו לוקה כמו שקלל אחרים**, שנאמר (ואתחנן ד ט) הָשָּׁמֶר לְּךְ וּשְׁמֹר נַפְשָׁךְ. רש"י בפרשת תצא עה"פ כִּי קַלְלַת אֱלֹקִים תַּלוּי (כא כג) זלזולו של מלך הוא, שאדם עשוי בדמות דיוקנו, וישראל הם בניו, משל לשני אחים תואמים שהיו דומין זה לזה, אחד נעשה שר ואחד נתפס ללסטיות ונתלה, כל הרואה אותו אומר השר תלוי. כל קללה שבמקרא לשון הקל וזלזול כמו (מ"א ב ח) וְהוּא קְלְלַנִי קְלָלָה נִמְרֶצֶת.

תפלת השחר (יהי רצון שאחר אמירת העקידה) רְבּוֹנוֹ שֶׁל עוֹלָם, **כְּמוֹ שֶׁכָּבִשׁ אַבְרָהָם אָבִינוּ אֶת רַחֲמָיו**, **לַעְשּוֹת רְצוֹנְךְּ בְּלֵבָב** 13 **שׁלַם, כֵּו יִכִבּשׁוּ רַחַמִיךּ אֵת כַּעַסְרָ מֵעָלֵינוּ**, וָיָגוֹלוּ רַחֲמֶיךְ עַל מִדּוֹתֶיךְ. וְתִתְנַהֵג עִמָנוּ ה' אֱלֹקִינוּ בְּמִדַּת הַחֶסֶד וּבְמִדַּת הָרַחֲמִים.

Number

one in

Avodas

Hashem is

to hold from

yourself!

Shtoltz!

order to shecht his son during the Akeida. Look how total opposites are in the same category, i.e., being kind and being cruel,

since all that counts is going against your nature.

So the Shafel who always calls himself a great guy and a Tzadik gets the same Schar of a Baal Ga'ava who acts with Anava. And according to R' Dovid Bleicher Zatzal,14 he's even better, since he's going against so many past Mussar Seforim. I recommend

spending a full hour writing all the compliments you ever heard from others,

plus your own good opinion of yourself, and make sure to exaggerate and even lie! This subconsciously affects you and can

change your life!

# שמחת תורה

שִׁישוּ וִשְּׁמְחוּ בַּשְּׁמְחַת תּוֹרָה Dancing and Singing on Simchas Torah Is Kodesh Kodoshim AFTER LAST YEAR. WE REALLY APPRECIATE SIMCHAS TORAH

The Seforim HaKedoshim say 15 that when we

go around in a circle on Simchas Torah we <sup>14</sup> ספר דברי בינה ומוסר (שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש

ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, עמ' קל ד"ה אך) הנה דוקא במעשה של חזקיהו, שהרגיש בעצמו שהניחו לו אבותיו "מקום להתגדר", היה אדם אחר אומר כי אין לך "מקום לטעות" גדול מזה, וכמו שאמרו (חולין ו ב) "אפשר בא אסא ולא ביערו, בא יהושפט ולא ביערו, והלא כל עבודה זרה שבעולם אסא ויהושפט ביערום". מסתבר איפוא כי דוקא משום שהם לא ביערוהו לא צריך לבערו, שאילו היה צריך לבערו הרי היו הם מבערים אותו בזמנם. **נמצא כי אין זה נראה כ"מקום** להתגדר" אלא להיפך כ"מקום לטעות", ומנין מצא אומץ בנפשו לכתת את אשר לא כתתו אבותיו הצדיקים? אלא היא הנותנת, דוקא משום שהניחו לו אבותיו "מקום לטעות" הוא מצא בזה "מקום להתגדר", כיון שבתורת ה' חפצו, הוא מצא עוז בנפשו לעמוד בפני כל הנסיונות הרוחניים. הוא זיכך את נפשו ואת שכלו מתוך עמל רב, כדי להפוך את הטעות שהניחו לו אבותיו למקום להתגדר בו. כי אם ימצא את הכל מתוקן לפניו, במה יתקן האדם את נפשו? חזקיהו הבין איפוא כי הותירו לו דוקא את הכתיתה, **שכן אין לך נסיון גדול מנסיון שיש בו גם סמך ממעשה אבות המוכיחים את ההפך**. וסופו של דבר, שלפי גודל נסיונו, גדלה הצלחתו והתעלותו.

<sup>15</sup> עיין ספר כד הקמח (ערך ערבה) ונקרא היום הזה יום החותם הגדול כנגד השם הגדול שבו נברא העולם ולכך נקרא הושענא <sup>15</sup> רבה. וידוע כי היום הזה הוא תכלית החג ותכלית ההקפה, גם תשלום שבעים פרים כנגד שבעים אומות העולם שיהיו מתמעטים והולכים והנה ההקפה לרמוז להם כליה והכרתה מן העולם. רמז לדבר יריחו שבכל יום ויום היו מקיפין את העיר פעם אחת דכתיב (יהושע ו טו-כ) וַיִּהִי בַּיּוֹם הַשָּׁבִיעִי וַיָּסֹבּוּ אֶת הָעִיר שֶׁבַע פָּעָמִים וַתִּפֹּל הַחוֹמָה תַּחְתֵּיהָ.

ובספר פרי צדיק (לחג הסוכות אות כט) כעין הקפות של יריחו שבכל יום היו מקיפים כל ישראל פעם אחת וביום השביעי בשבת הקיפו שבע פעמים עד שנפלה החומה **ובזה הכניעו את כללות שבעה אומות שבארץ ישראל** שהיו זה לעומת זה נגד הז' מדות שבקדושה כידוע מפני שהיתה מנעולה של ארץ ישראל וכו<sup>י</sup>, **ועיקר הכנעת יריחו היה על פי הקפות** שהיה בי"ב שבטים בעיגול וממילא נתחברו יהודא שהוא ראש של השבטים עם שבט דן שהיה מאסף לכל המחנות. וזהו כח בחינת עיגולים שאין לו ראש וסוף על בחינת היושר ונעשה מזה אור מקיף המכניע החיצונים והקליפות וכמו כן פועלים במצות סוכה ובהקפות הלולב להכניע החיצונים להקדושה על ידי אור המקיף.

ובספר מכתב מאליהו (ח"ב עמ' 264) ענין תקיעות ותרועות במלחמות ישראל הוא כדי לעורר את לב העם לתשובה, לעקור את הרע ואת הטומאה מהלב. ואז ממילא כח האויב בטל. כל אויב של ישראל הוא בחינה מיוחדת של טומאה אשר נוגדת להקדושה. וכשישראל נלחמים באויב זה, ענינו הפנימי הוא שבאים לעקור טומאה זו מהעולם. אכן רק אם בלב ישראל גברה הקדושה על בחינה זו של הטומאה, וטהרו לבם ממנה לגמרי, אז גובר ישראל על אויב זה ועוקרתו מהעולם. כשבאו ישראל לכבוש את יריחו, לעקור בחינה זו של הטומאה מהעולם, לא הספיקו התעוררות התקיעות ז' ימים, אלא הוצרכו ג"כ הקפות. וגדר הקפות הוא, הפרדה משורש הטומאה הסובבת מבחוץ (דטומאה, בחינת חיצוניות) וזה נעשה ע"י הקפת הטומאה **בקדושה**, אשר מנתקת ומפרדת אותה משרשה, שאז נפסקת חיותה וניתנת להתבטל. לכן סבבו הכהנים עם הארון את יריחו ז' ימים, וביום השביעי סבבו ז' פעמים (שבחינת ז' היא שלמות הגילויים הרוחניים בעוה"ז) עי"ז הפרידו לגמרי את הטומאה הפרטית ההיא משורש הטומאה הסובבת. ואחר ההקפות באה תרועת כל העם, להשלמת עקירת הטומאה לגמרי, ואז ממילא נפלו חומות יריחו מעצמם. (וסיים שם: בכל כחותינו עלינו לנתק את עצמנו מהטומאה הסובבת, טומאת דעות הרחוב, והעצה העיקרית לזה לסבב את עצמנו בקדושה של התמדה בתורה, ובסביבה קדושה, ואך אז אפשר לשבר את החומה המפסקת את טמטום הלב).

are encircling the enemy and killing it. It is a Zecher for Milchemes Yericho, when Yehoshua went around Yericho every day, and on Shabbos 7 times. Then they blew the Shofaros, and the thick impregnable walls of Yericho sunk into the ground, and the Yidden destroyed the first city of Canaan that they conquered.

Hashem made this world that encircling causes conquering. A tiger and a shark go around and around and then they suddenly strike and kill. My Rebbe once told me that while you dance in a circle it's an: עָת רְצוֹן

favorable time, and you can be *Mispallel* for whatever you want. On last year's *Simchas Torah*, although it was a horrific and painful tragedy that took place, it was also a sign from *Shamayim* of the greatness and the power of *Bnei Torah* dancing on *Simchas Torah*.

There were 1,200 people busy with *Hakafos*, not even realizing what an inhuman massacre was taking place right near them. Next time we dance on *Simchas Torah*, we will realize what *Simcha* can do. 80 years ago, the Germans wiped out 6 million Jews except for the #1 *Yeshivas Mir*. They were the only

group of Yidden that escaped the Holocaust. There are two Tochachos in the Torah. In Parshas B'chukosai, the reason for all the punishments is lack of Ameilus B'torah, like Rashi says: אָם בְּחָקֹתִי תַּלֵכוּ, שָׁתִּהְיוּ עַמֵלִים. When the Mirrer Yeshiva escaped, we received a message Min HaShamayim that the more Ameilus B'torah, the less

Yissurim and Tochacha.

The Simchas Torah massacre was the worst tragedy since the Holocaust. The second Tochacha is in Parshas Ki Savo, and the reason for it is: תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עַבַּדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיף a lack of serving Hashem with Simcha. This time, Hashem showed us the power of Simcha, and how it saved the entire Yeshiva. This is a lesson directly from Shamayim. Simchas Torah isn't a small Mitzva. Dancing and singing is Kodesh Kodoshim, and can actually save you. From now on, Simchas Torah is much more

Chashuv in our eyes. It isn't less than Neila on Yom Kippur. We have learned to have loads of respect for it.

If the very name of the Yom Tov is:

# זַמַן שִׁמְחָתֵנוּ

the time of our Simcha, then its very essence is Simcha, and you need to go all out for the Mitzva; not just to be "Yotzei"

# פרשת בראשית

### עֹשֶׂה פְּרִי לְמִינוֹ א יא You Can Only Grow and Become Free If You Stick to Your Own Rules

RSRH *Zatzal* says<sup>16</sup> that the word: בָּרָה, בָּרָא, בָּרַח, פֶּרַח which means blossoming and being free. However, they are free only: לְמִינָהוּ to its own kind. All the plants and trees and vegetation

are confined to strict rules. Each seed produces only its own kind and never mixes with others. כָּלְאַיִם "Kilayim" (forbidden mixture) is similar to the word: עלוא which means locked up in the "jail" of being forced to go its own *Derech*. A blade of grass cannot be jealous and decide to become a cedar tree. You stick to what you are:

8

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> פירוש הגאון מוהר"ר שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ תַּדְשֵׁא הָאָרֶץ דֶּשֶׁא עֵשֶׂב מַזְרִיעַ זֶרַע עֵץ פְּרִי עֹשֶׂה פְּרִי לְמִינוֹ (א יא) פרי (משורש "פרה" וקרוב ל"פרח", "פרע", "ברח", "ברה", "ברא") הוא ההשלמה העליונה של זרעי **הצמחים** שהשתחררו. בכל התופעות האלה, הצמח מתפתח לקראת חירות גדולה והולכת.

A human

being

needs and

enjoys

having

limits and

rules

(involuntarily) and there is no way out. \*\*
You can only grow and blossom and become free if you stick to your own rules. An apple seed can only become an apple and not an orange. A horse and a donkey produces a mule, which is barren and can't have children. When you aren't tied down to the rules, you discontinue. No mixing milk and meat, or פָּלְאֵי בְּנֶדְים וְפָלְאֵי בְּנֶדְים animals, seeds, or wool and linen. And a human is also confined to rules of *Arayos*. \*\*\*

#### If You Are Tied Down to the Rules of Keeping the *Torah*, Only Then Do You Blossom

By Tzitzis, RSRH Zatzal says<sup>17</sup> that the

strings (*Tzitzis*) are a *Lashon* of blossoming forth. And I understood a similar concept, since these *Tzitzis* are tied down to knots. If you are tied down to the rules of keeping the *Torah*, only then do you blossom. That's why *Tzitzis* are a *Shemira* (protection) from *Arayos*, since they remind a person to remain

"tied" to the rules of *Arayos*; only then is there Blossoming And Continuity.

Arayos destroys nations, and Tz'niyus means nobility and continuity. Notice how the frum Jewish communities have the fastest growing populations. Indeed, a gentile has some limits, but he does not have the same restrictions as a Yid (שְׁאֵר אַחְנָה וְנִדְה). A Yid has more restrictions, and a Cohen even more (he can't many a: גְרוּשָׁה daughter of a Cohen who

married a woman forbidden to him). And a Cohen Gadol can't even marry an Almana, and he can only marry: וְהוּא אִשָּׁה בִּבְתוּלֶיהָ יִקְּח someone never married. **The more restrictions the more nobility.** And look how Yosef, the Amud HaYesod (pillar of Kedusha) said: אֵינֶנוּ גָדוֹל בַּבַּיִת הַזֶּה מְמֶנִי וִישׁב לִּט טּ I am the greatest person around here.

# True Self-Esteem Saves a Person from Lowly *Ta'avos*

Often, those who have truly good self-esteem are: נִיצֵּל spared from so many lowly *Ta'avos*. When people stick to the rules and don't mix, it has an effect on the fruits and vegetations. When the Romans (Tacitus and Pliny)

conquered us, they were amazed about the high quality and abundance of the fruits of *Eretz Yehuda*. This was because of the high level of *Tz'niyus* that the humans had, which affected the fruits.

How important it is to be yourself: לְמִינֵהוּ like every plant, and entire: בְּרִיאָה creation had restrictive rules to

be yourself and not try to imitate. "Imitation is suicide". The biggest Geshmak is to be yourself and mind your own business without looking at others. Rav Galinsky Zatzal related how his mother was M'chanech him to look only in his own plate.

We don't get involved in *Gezel* and *Arayos* because the main principle of the universe is to mind your own business and don't mix or desire what isn't yours.

<sup>17</sup> פירוש הגאון מוהר"ר שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, בפרשת שלח עה"פ דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם וְעְשוּ לָהֶם צִיצִת (טו לח) ציצת נגזר מ"צוץ" (הקרוב ל"זוז", "שוש", "סוס") **תנועה הפורצת מבפנים כלפי חוץ**. כפועל מציין "ציץ" את ציצית חלקי הצמח מהגזע ומהענפים: להנץ, להוציא פרח; וכשם־עצם מורה "ציץ" על נצר, פרח. בגוף בעלי החיים, "ציץ" הוא כנף ו"ציצת" הוא קווצת שער. מכאן ה"ציץ", התכשיט הבולט על מצח הכהן הגדול. בדומה לכך, "זיז" בלשון חכמים: בליטה. "הַציץ" פירושו: להביט דרך רשת וסורג, כאילו המבט נכנס ועובר אל העבר השני. בפסוקנו, על פי ההלכה, "ציצת" מורה על חוטים היוצאים ובולטים מהבגד כציצים, כמאמר חז"ל: "אין ציצית אלא יוצא" (מנחות מא ב), היינו כדבר היוצא מתוך דבר אחר. עוד אמרו (שם מב א) אין ציצית אלא ענף, וכן הוא אומר (יחזקאל ח ג) וַיִּקְחַנִי בְצִיצִת רָאשִי. הווי אומר: הציצית האמורה בפסוקנו היא חוטים המבצבצים ויוצאים, כדרך שבספר יחזקאל "ציצת" היא קווצת שער.

9

# NOVARDOK

#### R' Yisroel Yaakov Lubchansky Zatzal

R' Ahron Kreiser Zatzal told me about the beloved Mashgiach of Baranovich, R' Yisroel

Yaakov Lubchansky Zatzal, who was the son-in-law of the Alter. He ran the Yeshiva, and was heavily involved and completely devoted. He was known to be а **Talmid** tremendous Chochom. But whenever he mentioned a Gemara. he would say: "I heard of a Gemara" and the Olam would tease him about it, since they knew that doesn't want

advertise his greatness in

He was considered the greatest speaker of all the *Mashgichim*, and when he spoke, hu the entire town of *Baranovich* R' Yisroel Yaakov Lubchansky

came running in panic to hear

him. This included even *Yidden* who were barely frum. He was also funny. He once spoke in *Bialystok* at the *Alter's Yahrtzeit*, and he said: "What I'm saying now is no lie. If I want to say lies, I can go lie in *Baranovich*. I don't have to come all the way to *Bialystok* to lie."

He always tried to be colorful and *Geshmak*. Once, on *Zos Chanukah*, he spoke at 11:00 at night, and he said: "Look what a miserable

job it is to be a *Mashgiach*. Everyone is fast asleep, and I have to rack my brain to find something to say. What a miserable way to earn *Parnasa!*" He and R' Elchonon *Zatzal* would go from store to store to make sure everyone will close for *Shabbos*.

He threatened to curse anyone who didn't close, and the townspeople were

terrified of him because his curses worked, *Rachana Litzlan*. He would say<sup>18</sup>: Do you know why

are there are so few people in

this world who seem to "have it all"? Because before a Neshama is born, it is shown the Neshamos of these "lucky ones" as they are dying and coming back to Shamayim. When they see how ugly these "lucky" people's Neshamos look, they beg: Please! Don't give me that person's "good" Mazal!

There was lots of laughter and humor in *Novardok*. In *Slabodka* too;

R' Hutner and R' Beinish Finkel *Zatzal* were very funny. Once, a

friend of mine passed a repair shop in *Eretz Yisroel* and he noticed a picture of R'

Gershon Liebman *Zatzal*.

\*\*\*\*\*\*

The owner told him that he was a young boy learning in R' Gershon's *Yeshiva*. R' Gershon was like a father, and he helped him cultivate his talent for singing. He was fixing a wheel, and he said that R' Gershon taught him that every tiny fix that he made was really Hashem.

<sup>18</sup> המאורות הגדולים (תיאורים מדיוקנם של האישים המוסריים יוצרי תנועת המוסר חייהם ופעולותיהם, לרבי חיים אפרים זייטשיק, ירושלם תשכט, עמ' שצג, אות יא) למה מרובים ומצויים הם כל כך הענייים בעוה"ז יותר מן העשירים? מפני שהנשמה כשהיא נמצאת עוד למעלה לפני רדתה לעולם הזה, רואה את קלסתר פני השבים מן העוה"ז את העשירים והעניים... וכשהיא נשאלת: איפה תרצי שיהיה חלקך? עונה: מן העניים.

10

\_

Torah.



## To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

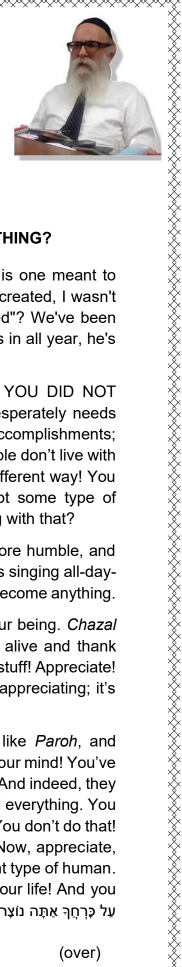
#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim

#### Parshas Ha'azinu 5786

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 396536   | 3:27     | English  |
| 396537   | 7:32     | English  |
| 397052   | 44:14    | English  |
| 396538   | 3:28     | English  |
| 397053   | 3:55     | English  |
| 397581   | 38:30    | English  |
| 397055   | 1:38     | English  |
| 397054   | 2:08     | English  |
|          |          |          |

# Questions To Rabbi Mandel



#### After All the Effort A Person Puts in All Year, He's Worth NOTHING?

**Question:** With the *Novardok* attitude of the greatness of a *Yid*, how is one meant to relate to the words in davening on Yom Kippur "Hashem, before I was created, I wasn't worthy, and now that I was created, it is as if I had never been created"? We've been wondering about this for many years. After all of the effort a person puts in all year, he's worth NOTHING? Thank you.

Answer: A person has to understand the burning issue of his life: YOU DID NOT CREATE YOURSELF. You are really worthless. The human being desperately needs humility. Desperately. We tend to get carried away with our talents, our accomplishments; we're crazy! Our very existence is a Ness; that you were ever born. People don't live with reality. This is a real statement. And it makes you serve Hashem in a different way! You realize that He is everything, and you are zero! It's a reality; it's not some type of interesting saying. That's what it's all about; you're a zero! What's wrong with that?

When you realize that every inch of your life is a favor, you become more humble, and you become more full of gratitude, and you become like Dovid who starts singing all-daylong because he's so happy that he's here! Happy you can do anything, become anything.

But it all starts from humility that we're really a zero in every inch of your being. Chazal say: עַל כָּל נִשִּׁימָה וּנִשִּׁימָה הָהַלֵּל קָה You should sing all day that you are alive and thank Hashem for every single breath of air. You took a breath? Sing! It's great stuff! Appreciate! When you realize you are a zero and you start from scratch, you start appreciating; it's going to give you a lot of Simcha, because you're living with reality!

What messes people up? They think that they created themselves, like Paroh, and therefore Hashem owes them "this" and owes them "that". You're out of your mind! You've got it all wrong! All the complainers have no *Makom* on this planet earth. And indeed, they don't last, like the *Meraglim*, who ended up losing their *Olam HaBah* and everything. You want to complain? Go! You want to be a Korach and burn in Gehinom? You don't do that! You face reality that you are worthless and meaningless. Now, move! Now, appreciate, because every tiny drop is going to put you on a high. You'll be a different type of human. And you'll be close to Hashem, because you are close to the reality of your life! And you are going to die too, you know! You don't like that? It's tough! עַל כַּרחַרָּ אָתָה נוֹצָר, ועַל כַּרחַרָּ אַתָּה מֵי, וְעַל כָרְחֵךְ אַתָּה מֵת lt's all one big favor.

(over)

## **Questions To Rabbi Mandel**

page 2



If you live with reality and with truth, you're going to be happy. If you live in falsehood, thinking that Hashem owes you who-knows-what / the whole world owes you / he's bad... You are being tested to become great! All these "problems" you have are just tests in order to give you a bigger *Olam HaBah*. Your whole existence is tests all-over-the-place, which is *Gevaldig!* You'll fail, here-and-there, but so what? It's all worth it! Because you're going to prove yourself! You'll become an *Avraham Avinu*, become a *Sara*, become great! And it's *Gevaldig!* You have what to do with your life. Become like great people! They are sitting in *Olam HaBah* right now having so much enjoyment, you can't imagine! Because they started off like *Avraham Avinu* who said אוֹנְלְיִ עָּפֶר וְאָפֶר וְאָפֶר וֹאָפֶר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפֶר וֹאָפִר וֹאָפֶר וֹאָפֶר וֹאָפֶר וֹאָפֶר וֹאָפֶר וֹאָפִר וֹאָפֶר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפְר וֹאָפְר וֹאָפִר וֹאָפְר וֹאָפִר וֹאָפְר וֹאָפִר וֹאָפִר וֹאָפְר וֹאָפְר וֹאָפִר וֹאָפְר וֹאָב וֹאָר וֹאָפְר וֹאָפְר וֹאָב וֹאָב וֹאָר וֹאָב וֹאָר וֹאָב וֹאָר וֹאָר וֹאָר וֹאָב וֹאָר וֹא

He knew who he was! Lot didn't chap. Avimelech Melech Pelishtim didn't chap. Paroh for sure didn't chap! All these people, they don't chap it; they end up doing things that they shouldn't do. And it all stems from their arrogance. What do you want; your fingernail isn't yours! Realize that; then you'll behave yourself. Then you'll appreciate. And you'll be nice to others. You want to be like Hashem who is full of goodness; you also want to be like Him. And you are going to be a happy person, which is what Hashem really wants.

That's all. Don't get so stressed-out by this! There is another *Chazal* of: בַּשְׁבִילִי נָבְרָא הָעוֹלֶם "The world was created for me". Why are you not getting involved in that one? That's there to make you feel a little good about things. Even though you are a zerominus, but you still have to feel important, because Hashem likes that. Because He made you! So get involved in that too. Whatever cheers you up, that's what you get involved in. Don't get involved in *Chazal's* that get you depressed. Or if you don't understand, so, don't get involved in it. Hashem likes happy people, and the happier you are, the happier you are making Him. He's a Father who created you; He wants you to be happy, He wants you to get *Olam HaZeh* and *Olam HaBah*, and enjoy that apple juice, and enjoy that... whatever you are eating over there. Enjoy the cookies, and enjoy the blatt *Gemara*, enjoy doing *Mitzvos*, and that's it!

Don't get complicated and ask questions that make you all stressed-out. You are a human being, you're a big "nobody", face reality. What's wrong with being a nobody? That's great! *Moshe Rabeinu* was "allowed" to be a nobody; you have to be better than him? So were all nobodies. But we're going to do very well as nobodies!

Learn *Torah*, it's so pleasant! I just learned a blatt *Gemara*, it was *Gan Eden!* Learn! Daven! Help people! Enjoy life! And learn the *Chazal's* that boost you up! Kol Tuv

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our lifesaving work, you can make a contribution via Zelle to weeklybitachon@gmail.com

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up