Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



נח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: weeklybitachon@gmail.com

## And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY פרשת נח תשפ"ו

#### IN THIS ISSUE

- THE BAAL BITACHON IS THE REAL TZADIK
- THE REAL TZADIK IS A TRUE SAMEACH
   B'CHELKO
- THE MORE YOU WORK ON SAMEACH B'CHELKO, THE BIGGER TZADIK YOU ARE
- A TRUE YID TAKES NOTHING FOR GRANTED
- IF YOU SIT ALL DAY ON THE BASICS, YOU BECOME GREAT!
- WHEN KAVOD DOMINATES YOUR ENTIRE BEING, YOU CAN LOSE YOUR ENTIRE AVODA
- YOU NEED TO HAVE A SIDE TO YOU THAT SIMPLY DOESN'T NEED PEOPLE AND THEIR "HOLY" OPINIONS
- THE THORNS IN YOUR LIFE ARE ONLY TO YOUR ADVANTAGE
- STORIES OF NOVARDOK

## פרשת נח

## כּי אֹתְךָּ רָאִיתִי צַדִּיק לְפָנֵי בַּדּוֹר הַזֶּה זא The *Baal Bitachon* Is the Real *Tzadik*

Although Rashi says1 that Tamim and Tzadik

are two different qualities, we can perhaps also say that Tzadik and Tamim are the same<sup>2</sup>. Like the Meforshim say<sup>3</sup> that the Baal Bitachon is the real Tzadik, especially if: עִיקָר הַּתִינְת הַתּוֹרָה בְּטָחוֹן the Torah was given to us mainly so that we should achieve the Midda of Bitachon (Gr"a<sup>4</sup>) and in the Tefila of: עַל הַצַּדִּיקִים the Tzadikim it says: וְתֵן שָׂלֶר טוֹב לְלֶר agood reward to those who have

In order to be a true Baal Bitachon, a person needs to be strong and not to get impressed when his Tefilos aren't answered, or when scary obstacles seem to go against his Bitachon

me only *Tzaddikim*. Which *Tzaddikim*? The

Bitachon kind of *Tzadik*.

\*\*

The Real *Tzadik* Is a True

THE Tzidkus of a Tzadik. And the Medrash

says<sup>5</sup> that one day *Gan Eden* will scream give

# The Real *Tzadik* Is a True Sameach B'chelko

This is the Baal Bitachon who isn't a sneaky Ganav. He's a Tamim who appreciates whatever Hashem gives him, including his nature, and his particular Madrega of Avodas Hashem. He is a true Sameach B'chelko, and for good reason we can say that this is why it says: בְּדֹרֹתָיוּ in his generation; i.e., Noach was a contrast to his

conniving and tricky Dor (סַמָּלָא הָאָרֵץ חָמָס).

Bitachon", which seems to consider Bitachon

רש"י עה"פ **כָּי אֹתְךּ רָאִיתִּי צַדִּיק** לְפָנַי בַּדּוֹר הַזֶּה (ז א) **ולא נאמר צדיק תמים**, מכאן שאומרים מקצת שבחו של אדם בפניו וכולו שלא בפניו (ב"ר).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> יש לציין דברי רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ מִתְהַלֵּךְ בְּתֻמּוֹ צַדְּיק (כ ז) עוד אשכילך בינה בענין המקרא הזה. הנה ידוע כי הצדיק הוא הזהיר מן החטא ואוחז בכשרון המעשה, ואחרי שישתדל לתקן במדות נפשו ויגרש מקרב לבו הקנאה והתאוה הצדיק הוא הזהיר מן החטא ואוחז בכשרון יקרא תמים, ע"כ כתב "איש צדיק תמים היה" (נח ו ט) כי אחרי מעלת הצדיק יעלו למעלת התמימות.

<sup>3</sup> בפירוש רבינו יונה למשלי עה"פ מִגְדַּל עֹז שֵׁם ה' בּוֹ יֶרוּץ צַדִּיק וְנִשְׂגָּב (יח י) והזכיר **כי הבוטח בה' צדיק יאמר לו**, כי הבטחון מן המדרגות העליונות במדת היראה.

ובספר רבינו בחיי עה"ת (הקדמה לפרשת פנחס) **וידוע שאין אדם נקרא צדיק אלא הבוטח בו** כענין שכתוב (משלי כח א) ווידוע שאין אדם נקרא צדיק אלא הבוטח בי כענין שכתוב (משלי: וצדיק אמיץ לבו בְּיַחָח, כי כל אחד מהם בוטח בשם יתעלה ככפיר הבוטח בכחו. (לשון רש"י בפירושו למשלי: וצדיק אמיץ לבו בהקב"ה ככפיר אשר יבטח בגבורתו).

וכתב בספר אגרת על הבטחון (לרבי יוסף זלמן בלאך שליט"א, הוצאה שלישית עם הוספות ותיקונים, מאנסי תש"ע, עמ' א, אות א) הנה איתא במדרש רבה פ' וארא (פרשה ז' פיסקא ד') וז"ל, ועתידה גן עדן להיות צועקת ואומרת תן לי צדיקים אין לי עסק ברשעים, שנאמר (תהלים לא ז) שָׂנֵאתִי הַשִּׁמְרִים הַּבְלֵי שָׁוְא, וּלמי אני מבקשת לאותן שהיו בטוחים על שמך וכו' עכ"ל. ותימא הוא מה שייך לשאול למי אני מבקשת אחר שכבר אמרה תן לי צדיקים, וע"כ צ"ל דבמבט הנצח מבט האמת, כל משקל הצדק תלוי במדת הבטחון, ולפי כמה שאדם הוא בעל בטחון, ככה ראוי הוא ליקרא צדיק, ולא זולת. ומתאימים הדברים עם מש"כ הגר"א במשלי (כב יט) וז"ל, ועיקר נתינת התורה לישראל הוא כדי שישימו בטחונם בה', כמו שנאמר (תהלים עח ז) וְיָשִׁימוּ בֵּאלֹקִים כְּסָלֶם וכו' והוא לפי שעיקר מהכל הוא הבטחון השלם, והוא כלל כל המצות וכו' עכ"ל.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ לְהְיוֹת בַּה' מִבְטַחֶךְ (כב יֹט) **ועיקר נתינתו התורה לישראל הוא כדי שישימו בטחונם בה'** וכו' והוא לפי שעיקר מהכל הוא הבטחון השלם והוא כלל כל המצות וכו' שזה אות על שריית השכינה בתוך בני ישראל.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> שמות רבה (ז ד) **עתידה גן עדן להיות צועקת ואומרת תן לי צדיקים אין לי עסק ברשעים** שנאמר (תהלים לא ז) שָּׂנֵאתִי הַשֹּמְרִים הַבְּלֵי שָׁוְא, **ולמי אני מבקשת לאותן שהיו בטוחים על שמך** שנאמר (שם) וַאֲנִי אֶל ה' בָּטָחְתִּי, ועתידה גיהנם להיות צועקת ואומרת אין לי עסק בצדיקים ולמי אני מבקשת לרשעים להבלי שוא לאותן פועלי השוא, והקב"ה אומר תנו לזה צדיקים ולזה רשעים, שנאמר (משלי ל טו) לַעֲלוּקָה שְׁתִּי בָּנוֹת.

A Tamim

puts on his

blinders and

doesn't ask

questions;

whatever

Hashem does

to him is just

perfect

Also, אֶת הָאֱלֹקִים הִתְהַלֵּךְ נֹחַ (*Noach* walked with Hashem) also means Bitachon; being connected to Hashem.

Now we understand why the Torah elaborates on this Midda of Temimus, since it is *Ikar Ikarim*. Look how *Eisav* was: ציד בפיו cunning and he fooled his father, while Yaakov was an: אישׁ תַּם Ish Tam, and: ישָׁב Ish Tam, and: אהָלִים means staying home, unlike *Eisav* the

Ish Sa'deh who looks for new ideas and tricks. והנחש היַה ערום בראשית ג א the snake was sneaky and cunning. The beginning of all evil is being smart and tricky and not having Bitachon in Hashem.

## The More You Work on Sameach B'chelko, The Bigger Tzadik You Are

The true *Tzadik* spends a lifetime working on Sameach B'chelko. happy with everything he has, including all his shortcomings (even in Ruchaniyus). The more you work

on Sameach B'chelko, the bigger Tzadik you are. All the Tzaros come from those who are always kvetching, albeit in Ruchaniyus. In the end of every Korban Tamid, they would pour wine on the Mizbeach. The Levi'im would play music on the 3 steps called the "Duchan".

danced in the middle. (Rambam<sup>7</sup>). It was an

unusual *Simcha*, וְכָל מִי שֵׁלֹּא רָאָה שִׂמְחַת בֵּית יהַשּוֹאֱבָה, לֹא רָאָה שִּׂמְחָה מִיָּמְיו unlike any other. We can suggest that being happy with pouring "simple" water is a much higher Madrega, which is appropriate for Chasidim and *Anshei Ma'aseh*. It says: ויין ישׂמח לבב אַנוֹשׁ תהלים קד טו wine is there to make people happy, and being happy with wine isn't such an unusual *Madrega*, since that's exactly

what wine is supposed to do.

But being happy and making a shpiel out of plain water takes a big Adam Gadol. Now we know why they are called Maalos, an expression of going "upwards", and why only Chasidim and Anshei Ma'aseh would dance in the middle. And normally there were not as many steps, and why there was super Simcha like only Tzadikim have, since they have a much bigger Gan Eden.

We can also ask, why when we need

water and rain (since: בחג נדונין על המים משנה ר"ה א ב on *Sukkos* we are judged regarding the water of the coming year) do we pour water on the *Mizbeach*, and use *Arba Minim* which are: גְדֵלִים עַל כָּל מַיִם especially dependent on water. What does that have to do with attaining water for the coming year? We can suggest, that when a person wants something from Hashem, the way to get it is to show appreciation for the last time you got it.

When you make a big shpiel out of water

However, by the Simchas Bais HaSho'eva on Sukkos, the Levi'im were on 15 steps, which are called "Maalos" (going up). (Mishna6). Also, only Chasidim and Anshei Ma'aseh

משנה סוכה (ה ד) חַסִידִים וְאַנְשֵׁי מַעֲשֶׂה הָיוּ מְרַקְּדִים לְפְנֵיהֶם בָּאֲבוּקוֹת שָׁל אוֹר שָׁבִּידֵיהָן, וְאוֹמְרִים לְפְנֵיהֶן דְּבְרֵי שִׁירוֹת  $^6$ וָתִשְׁבָּחוֹת. וְהַלְווִיִם בְּכָנּוֹרוֹת וּבָנְבָלִים וּבָמָצִלְתַּיִם וּבַחֲצוֹצְרוֹת וּבִכְלֵי שִׁיר בְּלֹא מִסְפֶּר, עַל חֲמֵשׁ עֲשָׂרֵה **מַעַלוֹת** הַיּוֹרְדוֹת מֵעֶזְרַת יִשְׂרָאָל לְעָזְרַת נָשִׁים, כָּנָגֶד חֲמִשָּׁה עָשָׂר שִׁיר הַמַּעַלוֹת שֲבַּתְּהָלִים, שֲעַלִיהֶן לְוּיִים עוֹמְדִין בְּכָלִי שִׁיר וְאוֹמְרִים שִׁירָה. (בשמחת בית השואבה. אבל דוכן לשיר של קרבן אצל המזבח היה. רע"ב).

רמב"ם הלכות לולב (ח יד) מצוה להרבות בשמחה זו **ולא היו עושין אותה עמי הארץ וכל מי שירצה אלא גדולי חכמי ישראל**  $^7$ וראשי הישיבות והסנהדרין והחסידים והזקנים ואנשי מעשה הם שהיו מרקדין ומספקין ומנגנין ומשמחין במקדש בימי חג הסוכות אבל כל העם האנשים והנשים כולן באין לראות ולשמוע.

# with Simchas Bais HaSho'eva, you show that you are: רָאוּי worthy for more water.

### TRUE STORY

A family had two children, and then 9 miscarriages, *Rachmana Litzlan*. As much as they davened, they still weren't *Matzliach* to have a normal child... until they spent time thanking for the two healthy children that they

DID have. 9 months later, they had a 3<sup>rd</sup> child.

We start the year celebrating: ניסוּך הַמַּיִם *Nisuch HaMayim* (the water poured on the Mizbeach during the seven days of *Succos*) with the most unusual Simcha in the world (Simchas Bais HaSho'eva) which was known to give you Ruach HaKodesh (which is what happened to Yonah HaNavi. Yerushalmi8). The Mishna B'rura says9 that water is life itself. So when we celebrate a Mitzva where we show our appreciation of life itself, we are Zoche to more water and a year of life and abundance.

# A True *Yid* Takes Nothing for Granted

This fits in beautifully with what we have been saying for the first 10 days of the year (since Rosh

Hashanah) זְכְרֵנוּ לְחַיִּים, וּכְתֹב לְחַיִּים, בְּסֵפֶּר חַיִּים Give us life! We start the year begging for basics of basics, since a true *Yid* takes nothing for granted. And *Chazal* say: עַל כָּל עַל כָּל we have to thank Hashem for every single breath of air, and: יַד י how can a person complain if he is alive?? Isn't that enough *Chesed*, just being alive?! The fact that I'm alive is plenty *Chashuv* in my life! And just like we start off the year with: יְהִי רְצוֹן שֶׁנְהְיֶה לְרֹאשׁ וְלֹא לְזָנֶב "Let us be the "head" and not the "tail", so too we try to be top, top, like the *Tzadikim* and

Anshei Ma'aseh of Simchas Bais HaSho'eva.

The very last day of the glorious days of Tishrei we have the most astounding Medrash. The Torah ends off: וַיַּמַת משָה עבד ה' with the Petira (passing) of Moshe. However, Moshe didn't take his Petira hands down. There is a Medrash Rabba in Parshas V'zos HaBracha that has Moshe carrying on without end, making a huge tumult. and asking Yehoshua (and many more) to daven for him, since he didn't want to be Niftar!

The greatest person who ever lived, appreciated life the most. We start the year begging for life and showing our appreciation for life. We are the extreme opposite of the *Meraglim* and: מִתְאוֹנְנִים whiners and the *Nachash* (snake)

and Korach and all the complainers who ruin their lives since they don't work on Sameach B'chelko. There was a famous Chasidishe Admor who was a giant of giants, and he once said that his favorite Tefila was:

A wife is extremely precious, and in Novardok I was told that most of us don't give enough appreciation for our wives. Even if you do appreciate, it's never enough, since the nature of a person is to take for granted what he already has

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ירושלמי סוכה (ה א) א"ר יהושע בן לוי, למה נקרא שמה בית שואבה, שמשם שואבים רוח הקודש, על שם (ישעיה יב ג) וּשְׁאַבְּתֶּם מֵיִם בְּשָׁשׁוֹן מִמַּעַיְנֵי הַיְשׁוּעָה. א"ר יונה, יונה בן אמיתי מעולי רגלים היה, ונכנס לשמחת בית השואבה ושרת עליו וּשְׁאַבְתֶּם מֵיִם בְּשָׁשׁוֹן מִמַּעַיְנֵי הַיְשׁוּעָה. א"ר יונה, על לב שמח, מאי טעמא (מ"ב ג טו) וְהָיָה כְּנַגֵּן הַמְנַגַּן וַתְּהִי עָלָיו רוּח אֱלֹקִים. רוֹח הקודש שורה אלא על לב שמח, מאי טעמא (מ"ב ג טו) וְהָיָה כְּנַגֵּן הַמְנַגַּן וַתְּהִי עָלָיו רוּח אֱלֹקים. (הובא בתוספות סוכה נ ב, ד"ה חד תני שואבה).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> משנה ברורה (סי' תרסד סק"ז, על דברי הרמ"א שם סעי' א, ויש נוהגים ללבוש הקיטל כמו ביוה"כ לפי שבחג נדונים על המים) **לפי שבחג נידונין על המים וכל חיי האדם תלויין במים** והכל הולך אחר החיתום (ט"ז).

מוֹדֶה אֲנִי לְפָנֶיךְ מֶלֶךְ חַי וְקַיָּם. שֶׁהֶחֱזַרְתָּ בִּי נִשְׁמָתִי Thank You for giving me my life! And he kept repeating it all day!

## If You Sit All Day on the Basics, You **Become Great!**

His Simcha level was incredible. His accomplishments were phenomenal. If you sit all day on the basics, you become great! יוב נצבים ליט "Chose life!" isn't such a simple *Mitzva*. Most people's minds are always focused on getting "more", like

Parnasa and nachas, and even Ruchaniyus. The basic being alive isn't important to them. The dissatisfied, jealous people are always hurting themselves. And we all tend to be like that, unless we work hard on literally counting and writing blessings. \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In Parshas Breishis we had the Nachash (snake) and Kayin, and now we have Gezel and Arayos which caused the Mabul. All those people who aren't satisfied with basic life, end up being drowned in the Mabul. A person who doesn't appreciate life, ends up being destroyed by water (life). Loving life means that you appreciate that Hashem made you.

The Avos appreciated life, and we say: אֱלֹקִי אַבְרָהָם. אֱלֹקִי יִצְחָק. וֵאלֹקִי יַעַקֹב the G-d of Avraham, Yitzchok, and Yaakov. But Iyov cursed the day he was born, and therefore we don't say: אַלֹקֵי אָיוֹב the G-d of *lyov*. (Medrash<sup>10</sup>).

יַפָּתָּ אֱלֹקִים לְיֵפֶת וְיִשְׁכֹּן בָּאָהַלֵי שָׁם ט כז When Kavod Dominates Your Entire Being You Can Lose Your Entire Avoda

Look how Yefes starts off as being together with Shem and similar to him, since he also covered his father's shame. Yet, in history we find just the opposite. The Greeks who are Yefes were the most detrimental force against Yiddishkeit. And the whole Chanukah story is about our battles against Chochma Yevonis, which is most dangerous. \*\*

> The name Yefes means pretty and beautiful. This can be Gevaldig, with the Inyan of Hiddur Mitzva and doing things with: פּשׁרוֹן המעשֹה expertise. A good impression in Torah and Avoda could be Gevaldig, but it could be super dangerous when Kavod dominates your entire being like Yefes, whose very name was "Yafeh", i.e., being pretty and impressing others. And there isn't enough internal Avoda, like being alone with Hashem, הַצְנֵעַ לֱכֶת without attracting attention, and: מַתָּן קַנתר יָכְפֶּה אָף משלי כא יד giving Tzedaka in a private way. \*\*\* The Greeks were actually known to disregard the *Inyan* of Tz'nivus and: embarrassment, and they would

undress publicly, Rachana Litzlan. What happened to the whole Gadlus of Yefes who covered his father's shame with Shem? This is what Kavod does to a person. Kavod means an impression on others, and the

So-and-so is not as warm to you as he used to be, and for no reason, except that he isn't so impressed with you like he used to be. This can kill an ordinary person. But a Novardoker would "kvell" glow with Simcha. "I have one Friend in Shamayim, and I don't need the whole world worshipping me!"

ילקוט איוב (פרק כג, המשך רמז תתקח) מִי יִתֵּן יָדַעְתִּי וְאֶמְצָאֵהוּ (איוב כג ג) אשרי אדם שנגעו בו יסורין ולא קרא תגר אחר <sup>10</sup> מדת הדין, א"ר חנינא בר פפא, **איוב אלולי לא קרא תגר כשבאו עליו יסוריו**, כשם שאומר עכשו אלקי אברהם אלקי יצחק ואלקי יעקב, **כך היו אומרים אלקי איוב**, ולא עשה, אלא כיון שבאו עליו יסורין התחיל מבעט ואומר מי יַתַּן יַדְעתִּי ואַמצְאַהוּ.

Chovos Halvavos speaks<sup>11</sup> about people who like to: להַתַיַפּוֹת לְפְנֵי בַּנֵי אֲדָם make themselves "look beautiful" to humans (i.e., to make a good impression).

The Churban of the world comes from "showing off". People fool themselves. If they have a good Chitzoniyus, whether physically or spiritually, or talents, etc., they think they own the world, because everyone is so impressed with them.

## You Need to Have a Side to You That Simply Doesn't Need People and Their "Holy" Opinions

R' Avrohom Yoffen Zatzal once told a young

Bachur to try to be Penimiyus'dik. more Sometimes being "known" and successful can *Davka* be a *Ma'ala*, like Chazal say: לעוֹלָם יַעַסֹק אַדָם בַּתוֹרָה וּבַמְצִוֹת, ָאַף עַל פִּי שָׁלֹּא לְשַׁמַהּ, שַׁמַתּוֹךְ שֵׁלֹּא לְשָׁמָהּ, בָּא that a לְשָׁמָהּ פּסחים נ ב person should always start off Shelo Li'shmah, and eventually he will come to serve Hashem Li'shmah. But you need to have a side to you that vlamis doesn't need people and their

"holy" opinions. Look how much trauma Americans have when they age, and they lose their beauty and their abilities. How important it is to have a strong Kesher (connection) with only Hashem, and beware of:

- your large Bais Medrash
- your *Chashuva* family
- your popularity
- your many Talmidim and/or Chasidim
- your nice house and/or car
- your talents and abilities that get everyone to admire you and praise you.

Indeed, they can help your Avoda, but if you rely only on them, then they can poison your life, Chas V'shalom, like it says: הַקּנָאָה וְהַתַּאֲוָה וָהַכָּבוֹד מוֹצִיאִין אֶת הָאָדָם מְן הָעוֹלָם Kin'ah, Ta'ava, and Kavod remove a person out of the world. Good looks can cause unending pain, since you are always stressed to keep up that good impression. (P.S. I heard this Yesod from the leading Talmidim R' Hutner Zatzal). You're also much



R' Avrohom Yoffen

<sup>11</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה (הקדמה) אמר המחבר: מפני שקדם מאמרנו בבטחון על האלקים יתברך, ראינו לסמוך לו ביאור אופני חיוב היות כל מעשי העבודה מיוחדים לאלקים לבדו, בעבור מה שיש בדבר זה מַזַכּוּת המצפונים וּבַר הלבבות מן הערבוב המפסיד אותם, **וההצלה ממיני הייפוי** המביא אל החונף, ולהתרצות בחלקות לברואים.

ושם (פרק ב) אבל במה יהיה ייחוד המעשה לאלהים לבדו? בעשרה ענינים, כאשר יתקיימו בלב האדם, ויתברר אצלו כי הם אדני עבודתו ושרשי מעשהו, יושלם ייחודו בהם לשם הא-ל, ולא יפנה אל זולתו, ולא יקוה בלעדיו, ולא יכוין בהם זולתי רצונו. הראשון, ייחוד האלקים בלב שלם, כאשר קדם בתחילת ספרי זה. והשני, הבחינה בטובות האלקים והתמדתן עליו, כאשר ביארנו בו. והשלישי, שיקבל עליו העבודה לאלקים, כאשר זכרתי בו. והרביעי, שיודה בבטחון עליו מבלתי הברואים. והחמישי, שיאמין כי התועלת והנזק אינם ביד נברא ולא ביכלתו מבלתי רשות הבורא. והששי, שיהיה שווה אצלו אם ישבחוהו בני אדם או יגנוהו. והשביעי, **שיעזוב הייפוי לבני אדם**.

When a

person thinks

that he is

having

Tzaros, the

truth may be

just the

opposite

happier if you don't care so much about your appearance (of course with *Hadracha*), and if in general you don't care whether people love you or hate you. This is called *Middas HaHish'tavus*, which the *Chovos Halvavos* 

calls<sup>12</sup> "*Tachlis HaChamudos*", i.e., the most desirable *Midda* in the universe.

## וְקוֹץ וְדְרְדֵּר תַּצְמִיחַ לָּךְ גּיח The Thorns in Your Life Are Only to Your Advantage DON'T FEEL SO BAD ABOUT ANTI-SEMITISM!

When Hashem first appeared to *Moshe*, the *Shechina* was in a thorn bush (*S'neh*) and "*Sinai*" stands for

Sin'ah (Gemara<sup>13</sup>), i.e., as soon as the Torah was given, the Goyim started hating us. This is just fine. It says: יַּבְּיֵי יִשְׂרָאֵל א יַב the Yidden were like thorns in the eyes of the Mitzri'im (Rashi<sup>14</sup>) and that's why we blossomed. יְּבָּאֵלׁקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נְרָדָּף קּהלת ג טו

Hashem sticks up for the *Nirdaf* (prey), and *Chazal* say<sup>15</sup> that even if the *Nirdaf* is a *Rasha* and the *Rodef* (hunter) is a *Tzaddik*, Hashem will still stick up for the *Nirdaf!* וַיִּרָא ה' כִּי שְׂנוּאָה Hashem saw that

Leah was S'nuah (unloved), so He gave her a child. Was it bad for her to be a S'nuah יְשְׂנוּאָה? It gave her 6 Shevotim!

Yosef and Dovid were hated by their brothers, and they became #1 Malchus! I know a man who was hated by his own family, and when he davened, he felt unusually close to Hashem. Don't be a Shafel who needs all the Govim to love him,

like Moses Mendelson who created Reform and all the *Tzaros* because he desperately needed *Goyish* approval!

Of course, there is an *Inyan* to be a mensch and to be *M'kadesh Shem Shamayim*. But it's lowlife *Shiflus* to worry all day about

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> חובות הלבבות (שער יחוד המעשה, פרק ה) וכבר אמרו על אחד מן החסידים, שאמר לחבירו: הנשתוית? אמר לו: באיזה ענין? אמר לו: **נשתוה בעיניך השבח והגנות**, א"ל: לא. א"ל: א"כ עדיין לא הגעת. השתדל, אולי תגיע אל המדרגה הזאת, **כי היא העליונה שבמדרגות החסידים ותכלית החמודות**. (תכלית כל המעלות החמודות, וכן דניאל איש חמודות. פת לחם). <sup>13</sup> שבת פט א, דרב חסדא ורבה בריה דרב הונא דאמרי תרווייהו, מאי הר "סיני", הר שירדה "שנאה" לאומות העולם עליו. (ופי' רש"י שלא קבלו בו תורה, ע"כ. ר"ל שירדה שנאה על אומות העולם, כמו שביאר המהר"ל (גבורות ה' פרק כג) שע"י שלא קיבלו את התורה נעשו מרוחקים מהש"י (וירדה שנאה עליהם). אבל בדרשות הר"ן דרוש ז כתב להפך, שמהר סיני ירדה שנאה

רש"י שלא קבלו בו תורה, ע"כ. ר"ל שירדה שנאה על אומות העולם, כמו שביאר המהר"ל (גבורות ה' פרק כג) שע"י שלא קיבלו את התורה נעשו מרוחקים מהש"י (וירדה שנאה עליהם). אבל בדרשות הר"ן דרוש ז כתב להפך, שמהר סיני ירדה שנאה לאומות העולם על ישראל, מפני שהבדילנו השם יתברך מכל האומות שלא נתחתן בהם ושלא לאכול המאכלות האסורות. וכ"כ הרב בעל עקידת יצחק שער כח, שנקרא שמו סיני שבו ירדה שנאה לאומות העולם, כי סבת כל שנאתן עלינו הוא התורה והמצות שנתנו לנו שם, עכ"ל).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> רש"י עה"פ וַיַּקצוּ מַפּנִי בַּנִי יָשׂרָאַל (א יב) קצו בחייהם. ורבותינו דרשו **כקוצים היו בעיניהם**.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ויקרא רבה (כז ה) וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף (קָהלת ג טו) ר' הונא בשם רב יוסף אמר לעולם וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, רשע רודף (קָהְלֹת ג טו). אתה מוצא צדיק רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקְּשׁ אֶת נִרְדַּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַף, רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקְשׁ אֶת נִרְדַף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַף רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקְשׁ אֶת נַרְדַף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נַרְדַף מפני דורו, ולא בחר הקב"ה בביר הקב"ה בהבל, שנאמר (בראשית ד ד) וַיִּשָּע ה' אֶל הֶבֶל וְאֶל מִנְחָתוֹ. נח נרדף מפני דורו, ולא בחר הקב"ה אלא בנח, שנאמר (נח ז א) כִּי אֹתְךְּ רָאִיתִי צַדִּיק לְפָנֵי בַּדּוֹר הַזֶּה. אברהם נרדף מפני נמרוד, ובחר הקב"ה באברהם, שנאמר (נחמיה ט ז) אַתָּה הוּא ה' הָאֱלֹקִים אֲשֹׁר בָּחַרְתָּ בְּאַבְרָם. יצחק נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה ביצחק, שנאמר (תולדות כו נחמיה ט ז) אַתָּה הוֹ א עֹמֶרְ. יעִקב נרדף מפני עשו, ובחר הקב"ה ביעקב, שנאמר (תהלים קלה ד) כִּי יַעְקֹב בְּחַר לוֹ יָ-הּ. יוסף נרדף מפני אחיו, ובחר הקב"ה ביוסף, שנאמר (תהלים פא ו) עֵדוּת בִּיהוֹסֵף שֶׁמוֹ. משה נרדף מפני פרעה, ובחר הקב"ה בשאול, שנאמר (שמואל א, י כד) הַרְאִיתֶם אֲשָׁשׁ בָּחַר בוֹ וֹבוֹר בְּבִר מוֹ בחר הקב"ה בשאול, שנאמר (שמואל א, י כד) הַרְאִיתָם אֲשָׁשׁ בָּחַר בוֹ וֹ וֹבחר הקב"ה בישראל, שנאמר (ראה יד ב) וּבְרְבְּחָּח הוֹ לוֹ עָם סְגֵלֶה. רבי אליעזר ב"ר יוסי בן זמרא אמר, אף בקרבנות כך, אמר הקב"ה בדוֹ, שוֹר נתדף מפני ארי, עז נרדף מפני נמר, כבש מפני זאב, לא תקריבו לפני מן הרודפים אלא מן בּרַר, הרדבין, הה"ד (אמור כב כז) שׁוֹר אוֹ בּלַב אוֹ עֵז נִי יְּלָלֹד.

Goyish opinions of us. Just make sure you get on Hashem's good side, and only good will come to you! Ever since 1948 there was never a war in Eretz Yisroel like Oct. 7th with so much positive material written with loads of Bitachon, and there was never a war with fewer (almost zero) casualties (at first) as the Gulf War.

# NOVARDOK

R' Zundel of Salant רַבִּי יוֹסֵף זוּנִדִּיל בַּ"ר בִּנָיָמִין בֵּיינוּשׁ מֵסַלַאנְט

ג' מרחשון תרכ"ו THE POWER OF BITACHON

This Shabbos (3 Cheshvan) is the Yahrzeit of R' Yosef Zundel of Salant. R' Zundel had two brilliant sons-in-law; R' Shmuel of Salant, and R' Nosson Nota Notkin. How did R' Zundel get these two treasures, albeit his dire poverty? Bitachon! \*\*

R' Zundel's daughter was getting older, and when shidduchim were suggested for her, he

said16 "I already have someone for her, R' Shmuel Salant", a famous illui (prodigy). This was despite the fact that R' Zundel had not discussed his idea with the proposed Chosson or his father, and despite the rumor that R' Shmuel is getting engaged to a wellto-do shidduch. The Rav of Salant was stunned at R' Zundel's Bitachon, to get none other than the star bachur for his daughter, and without even lifting a finger for Hishtadlus.

One day, the fundraiser of Yeshivas Volozin came to visit Salant. It was Elul, and while he was discussing Teshuva and Middos with the

> Rav, the Rav mentioned to him the amazing Bitachon of R' Zundel regarding the shidduch for his daughter. Finally, Erev Rosh Hashanah arrived, and it was time for the fundraiser to return home. Suddenly, the wheel of his wagon

broke, and he was forced to remain in Salant Yom Tov. "This is without doubt

TOP WET הנימן ביינש מסליאנט נלבעיום בג מרחשוון ש

<sup>16</sup> בספר הצדיק רבי יוסף זונדל מסלאנט (עמ' קלו, מהדורה חדשה עמ' מב) הצדיק רבי יוסף זונדל הצטיין במדת הבטחון כאחד מהחסידים הראשונים, עד שלא לעשות השתדלות גם בצירוף אל הבטחון בשם ה' ובעזרתו. בענין זה מספרים על הצדיק רבי יוסף זונדל את מעשה הבטחון בדבר השידוך של הגאון רבי שמואל מסלאנט עם בת הצדיק רבי יוסף זונדל, בעיר סלאנט. בת הצדיק רבי יוסף זונדל הגיעה כבר לבגרות, וכשהציעו להצדיק רבי יוסף זונדל שדוכים שונים, **אמר שיש לו מכבר חתן** מיועד לבתו, והוא הגאון רבי שמואל סלנט, שהיה אז בחור מפואר ומרומם בתור עלוי גדול. וזה היה בעוד שהצדיק רבי יוסף זונדל לא דיבר עוד דבר לא עם רבי שמואל ולא עם הוריו, בדבר הצעת השידוך הזה, ולמרות מה שנשמע בעיר ובסביבה שהגאון רבי שמואל עומד להשתדך עם בת הגביר והצדיק רבי צבי הירש נאוויאזער מקובנה, שהיה מוכן לתת לחתן גם סכום גדול של נדוניא. ויהי הדבר לפלא בעיני הגאון האדיר רבי צבי ברוידא רב העיר סלאנט, וישתומם על צדקותו ותמימותו של הצדיק רבי יוסף זונדל, העני והאביון והמאמין הגדול בבטחונו שהמיועד לבתו הוא הוא הגאון רבי שמואל ולא אחר. וגם נוסף לזה, אין הצדיק רבי יוסף זונדל עושה שום השתדלות כדי לקרב את השדוך ולגמרו.

ויהי היום, נזדמן בסלאנט רבי מאיר הכהן ז"ל, ה'שלוחא דרבנן' מוואלאזין, שבא לגבות התרומות בעד ישיבת וואלאזי'ן, והימים ימי אלול. ובתוך השיחות מעניני תשובה ומדות, סיפר הגאון רבי צבי ברוידא אל רבי מאיר מצדקותו וממדותיו של הצדיק רבי יוסף זונדל, וביחוד ממדתו בבטחון, ויספר לו על חלומות של הצדיק רבי יוסף זונדל על דבר השדוך של הגאון רבי שמואל לבתו. ויהי כאשר עזב רבי מאיר את העיר בערב ראש השנה, נשברה אופן העגלה שבה נסע, והוכרח לשוב העירה לסלאנט ולחוג בה את החג. ויהי הדבר לפלא בעיניו, ויאמר בלבו מה' מצעדי גבר כוננו, ובלי ספק אמר יש דברים בגו. ויהי בליל ראש השנה בבוא רבי מאיר לבית הכנסת, וירא שם בין האורחים את הישיש הרב צבי הירש אבי הגאון רבי שמואל, וגם את הצדיק רבי יוסף זונדל, ויכירם.

ויגש אל הגאון הרב דמתא רבי צבי ברוידא, ויספר לו על דבר המקרה הזה. ויאמר לו הגאון רבי צבי ברוידא, כפי הנראה התחילה מדת בטחונו של הצדיק רבי יוסף זונדל להתנוצץ ולהראות פעולתה למלאות רצון צדיק. ויקרא הגאון רבי צבי ברוידא את האורח הרב צבי הירש, וידבר אתו על דבר הצדיק רבי יוסף זונדל ועל בטחונו שרבי שמואל יהיה חתנו. ויאמר אבי הגאון רבי שמואל שיש לו הרשאה מבנו שמואל לגמור לו שידוך הגון אשר ימצא חן בעיניו הוא, וישמח הגאון רבי צבי ברוידא ונגמר השידוך.

Hashgacha Pratis", he said.

He entered the shul on the night of *Rosh Hashanah*, and spotted none other than the father of the proposed Chosson and R'

Zundel! He went straight to the Rav, to tell him who's here. The Rav said "The Bitachon of R' Zundel is already at work!" The Rav summoned the father of the Chosson, and informed him of R' Zundel's shidduch idea for his son. On the spot, the shidduch was finalized. The second shidduch took Yerushalayim<sup>17</sup>. place in Shiduchim were just not happening, so R' Zundel decided that he will leave it up to Hashem. The first bachur to arrive from the ship who will agree to marry his daughter, he will be the one!

When the first ship arrived, the people of *Yerushalayim* went to greet them. Among

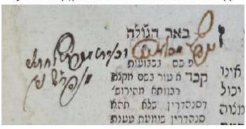
them was a bachur who seemed like a simple farmer. R' Zundel approached the boy, and asked him about his family origins. "What difference does it make?!" the boy said. "Did

you learn in Yeshiva?" "What does that have to do with anything?!" "Would you like to marry my daughter?" "Yes!" And the shidduch was finalized.

R' Zundel was understandably nervous about what he "fell-into", and even after the engagement, the boy would not reveal his background. Shortly before the *Chasuna*, R' Shmuel Salant (R' Zundel's first son-in-law) was speaking in learning with someone, and in walked the *Chosson*. "My grandfather, the *Sha'agas Aryeh*, said differently", and



The two sons-in-law of R' Zundel: R' Shmuel of Salant (r), and R' Nosson Nota Notkin (l)



Signature of R' Zundel (light brown) to which he added ינעת מכרתי לחתני מוהר"ש נ"י grandfather, the Sha'agas have sold it to my son-in-law R' Shmuel (Salant)" Aryeh, said differently", and

proceeded to quote a whole piece from the Sefer by heart. R' Shmuel ran to tell his father-in-law about his "discovery"!

<sup>17</sup> בספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' כב, ובהוצאה חדשה עמ' נו, סיפור ששמע המחבר מנכד ר' שמואל מסלאנט, מר יוסף בן ר' צבי סלאנט) עד דבר השדוכין של בת ר' זונרל לר' נטע נטקין מספרים: אחרי הקושי שהיה לו להגריז"ס למצוא בירושלם "חתן" מתאים לבתו, הסכים בלי נדר, ליקח לחתן את הבחור הראשון אשר יבוא עם "שיירת העולים הראשונה" שתבוא ממדינתו. ויהי היום, ותבא שיירה מליטא, ובני ירושלם יצאו כנהוג אז לקבל פניהם בתופים ובמחולות עד כפר מוצא שתבוא ממדינתו. ויהי היום, ותבא שיירה מליטא, ובני ירושלם יצאו כנהוג אז לקבל פניהם אליו רבי זונדל, וישאלהו מאיזו במערב ירושלם. וימצא בין השיירה גם הבחור נטע נטקין, לבוש כאכר וכעובד פשוט. נגש אליו רבי זונדל, וישאלהו מאיחו משפחה אתה? ויענהו ר' נתן, מאי נפקא מינה?! הלמדת באיזו ישיבה? אין זה מענינא! כה דחהו הבחור על כל שאלותיו אשר חפץ ר' זונדל להודע על ידן על דבר יחוסו ואישיותו של הבחור הזה שהסכים מראש לקחתו לחתן לבתו.

האם תתחתן עם בתי? שאל הגריז"ס באחרונה. כן! ענה הבחור, ונגמר השדוך. כתבו התנאים, ונקבע זמן החתונה, ולב ר' זונדל פועם בקרבו. לדעת אם לא נפל בפח, ח"ו.

ור' נטע לא התודע גם אחרי שהיה לחתן, ולא גלה את יחוס אבותיו ולא דבר עם תלמידי החכמים בדברי תורה, עד שחשבוהו הכל לבחור עם הארץ, וכן למשפחה פשוטה בישראל.

עד כי קרבו ימי החתונה, והגאון ר' שמואל מסלאנט התפלפל פעם עם אחד מחבריו הלומדים, נכנס "החתן" ביניהם, ואמר להגרש"ס: ז**קני הגאון שאגת אריה אמר באופן אחר**, **וחזר על שיטה שלמה מספר שאגת אריה בעל פה**. מיד רץ הגרש"ס לחותנו ר' זונדל, והודיע לו על דבר ."ההתגלות", ובשמחה גדולה חגגו אחרי ימים אחדים את הנשואין. אחר החופה, הוציא החתן מתיבת ברזל קטנה שהביא אתו מחו"ל מחרוזת מרגליות ותכשיטים עתיקים אחדים, ויתן לכלה, באמרו כי אלה ירושה הם לו מזקנתו אשת-השאגת-ארי' ז"ל.

וכתב המשגיח ר' יחזקאל לוינשטיין (אור יחזקאל, מכתבים, עמ' קמה) כמדומני כבר דיברנו על דבר הנהגה של החסיד הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט ז"ל, כי לא השיג לבתו שידוך כרצונו, סילק עצמו מגדר להיות "בוחר", אך ורק השליך את כל הענין על ההשגחה, כי מי שיבוא בהאניה הראשונה ויתרצה לקחת את בתו, הוא יהיה הזווג. ואמרתי לכתוב לו, אולי כדאי להתלמד מהנהגה זו מה גם בעדינו, ליתן איזה מקום להנהגתו ית'. תן לחכם ויחכם עוד.

## **Questions To Rabbi Mandel**



## **OCD About Causing Ayin Hara**

**Question:** I have OCD about causing *Ayin Hara* on others. Sometimes thoughts pop into my mind "Why do they deserve this nachas, or that *Simcha*, or that *Hatzlacha*, etc." I get very nervous about them, and I start fighting them. I'm also very nervous about a number of incidents that seemed as if, *Chas V'chalila*, I brought *Ayin Hara* or misfortune on others. Did I?

Answer: You have a big *Yetzer Hara*, nothing more, nothing less. A person is not *Chayav* on his thoughts. Do the best you can. But after that, it's nothing more, nothing less, than pure *Yetzer Hara*. AS REAL AS IT SOUNDS, IT'S NOT REAL. IT'S A LIE. IT DIDN'T HAPPEN BECAUSE OF YOU. It looks like it's because of you. Why? Because I suspect that deep down, you're a very honest, *Temimus'dik*, religious person; you're a frum type, which is fine. But you have a tendency to knock yourself, and you give what you like. it's hair! Air in type, which is fine to have a tendency to knock yourself, and you give what you like. if you keep having a lust for hurting yourself, you'll keep getting those things, and they never mean anything. It has nothing to do with you; it just looks like that.

With my *Rabbeim*, I remember R' Chaim Tzvi Fogel *Zatzal*, it was obvious that I was getting punished, and he said "Don't give me that stuff! אֵין לִי עֵסֶק בְּנִסְתָּרוֹת We don't know why things happen. "But it's obvious! Look!" אֵין לִי עֵסֶק בְּנִסְתָּרוֹת He was from *Slabodka*. This *Adam Gadol V'norah*, he didn't play games; he kept telling me this. He wasn't the only one. Another one of my *Rabbeim* sounded just like him: אֵין לִי עֵסֶק בְּנִסְתָּרוֹת We don't know why things happen. "But it's so obvious!" "Do you know what אֵין לִי עֵסֶק בְּנִסְתָּרוֹת means? Forget it! It's just a trick to get you nervous and get you depressed". Nothing more, nothing less.

Of course, if you are the type of guy who should be nicer to people, try your best! You are never really going to be perfect. You're always going to mess things up. Hashem doesn't want you living like that! For you to go around like a basket case; every move you make, "I did wrong, I did wrong". That's not: דַרְכֵי נֹעַם the pleasant way of the *Torah*, you've got the wrong religion! Go to the Catholics, they're very good at making you nervous. Go join them! They have a lot of fun killing each other, and making you feel horrible, and fasting, etc.

Torquemada, *Y'mach Sh'mo*, used to fast from *Shabbos* to *Shabbos*, he was more "frum" than all of us. Nu? He was the one who made the Spanish inquisition, a *Rasha M'rusha*. Oh, was he "frum". He wouldn't sleep on a mattress; he was such a "*Tzadik*". When King Ferdinand and Queen Isabella wanted to take money in exchange for expelling the Jews (the Abarbanel was ready to give them a fortune) suddenly Torquemada comes in, with his cross. He throws it on the floor, and says "How can you take that "tainted" money!" You're taking money in order to save the Jews? And that caused the Spanish Inquisition; a real "frum" guy! What a "*Tzadik*"! Keep him!

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via Zelle to weeklybitachon@gmail.com

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up