Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



ויגש

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת ויגש תשפ"ו

#### IN THIS ISSUE

- A TRUE KING CARES ONLY ABOUT IS HIS RELATIONSHIP WITH HASHEM
- YOSEF IS ALWAYS RIGHT AND PURE, AND YEHUDA IS ALWAYS MAKING MISTAKES AND DOING TESHUVA
- THE PURE "MALACH" TYPE OF TZADIK IS NOT OUR MAIN ROLE MODEL
- A YID HAS RESPECT FOR EVERY TZELEM
  FI OKIM
- ARE YOU JUST FOLLOWING THE CROWD?
- IT TAKES A GAVRA TO STEP FORWARD FEARLESSLY
- SPELL OUT YOUR PROBLEMS AS IF HASHEM DOESN'T KNOW
- A POSITIVE LIE L'SHEM SHAMAYIM IS REALLY TRUE SINCE IT HELPS YOU GROW
- CHANUKAH IS A TIME TO APPRECIATE OUR TORAH THAT YAVAN CHEAPENED
- TO COUNTER THE FAKE BEAUTY OF YAVAN, OUR JOB IS TO MAKE TORAH AND AVODAS HASHEM MORE BEAUTIFUL
- VIEW YOURSELF AS REPRESENTING THE ENTIRE KLAL YISROEL
- THE VERY ESSENCE OF CHANUKAH IS
   THANK YOU, THANK YOU, THANK YOU,
   בלי שׁיעוּר
   WITHOUT LIMIT
- KEEP THANKING FOR THE TINIEST THINGS, EVEN IN RUCHANIYUS
- "WHEN WILL I GET MY YESHUA?!!!!"
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת ויגש

#### ויַגּשׁ אֵלָיו יְהוּדָה מד יח A True King Cares Only About Is His Relationship with Hashem

When Yehuda spoke to Yosef (on behalf of Binyamin) the rest of the Shevotim stepped back and were in awe of these two, who they described as Melochim (kings). (Medrash<sup>1</sup>).

They had the true *Midda* of *Malchus*. A true king has *Middas HaHish'tavus*. It makes no difference to him if people love him or hate him. All he cares about is his relationship with Hashem. Or else, he is: עֶבֶד כִּי יִמְלוֹךְ a slave who "happens" to be sitting on the throne. (R' Yosef Leib Bloch *Zatzal* of *Telz*<sup>2</sup>).

<sup>1</sup> בראשית רבה (צג ב) כִּי הָנֵּה הַמְּלָכִים נוֹעֲדוּ עָבְרוּ יַחְדָּו (תהלים מח ה) כִּי הָנֵּה הַמְּלָכִים, זה יהודה ויוסף. עָבְרוּ יַחְדָּו, זה נתמלא עברה על זה וזה נתמלא עברה על זה, הֵמָּה רָאוּ כֵּן תָּמָהוּ (תהלים שם) וַיִּתְמְהוּ הָאֲנָשִׁים אִישׁ אֶל רֵעֵהוּ (מג לג) נִבְּהְלוּ נִתְמלֹא עברה על זה נתמלא עברה על זה, הֵמָּה רָאוּ כֵּן תָּמָהוּ (תהלים שם) וַיִּתְמְהוּ הָאֲכָשִׁים אָמרו, מלכים מדיינים אלו עם נֶּחְפָזוּ, וְלֹא יָכְלוּ אֶחָיו לַעֲנוֹת אֹתוֹ כִּי נִבְהֲלוּ מִפְּנָיו (מה ג), **רְעָדָה אְחָזְתַם שָׁם, אלו השבטים, אמרו, מלך מדיין עם מלך**. וַיִּגַּשׁ אֵלָיו יְהוּדָה (מד יח) אֶחָד בְּאֶחָד יִגַּשׁוּ (איוב מא ח), זה יהודה ויוסף, וְרוּחַ לֹא יָבוֹא בִינִיהֶם (איוב שם) אלו השבטים, אמרו, מלכים מדיינים אלו עם אלו, אנו מה איכפת לנו.

<sup>2</sup> שעורי דעת (מאת אדמו"ר הגאון מרן יוסף יהודה ליב בלאך זצוק"ל, אב"ד ור"מ טלז, חלק שלישי, תל אביב תשטז, עמ' ט, שעור א, מלוכה) תַּחַת שָׁלוֹשׁ רָגְזָה אֶרֶץ וְתַחַת אַרְבַּע לֹא תוּכַל שְׂאֵת תַּחַת עֶבֶד כִּי יִמְלוֹךְ (משלי ל כא-כב) במד"ר פ' ויגש, וַיּגּשׁ שַׁעור א, מלוכה) תַּחַלְּכִים נוֹעֲדוּ עֶבְרוּ יַחְדָּו (תהלים מח ה) כי הנה המלכים נועדו, זה יהודה ויוסף, עברו יחדיו, זה נתמלא עברה על זה נוֹעֲדוּ עֶבְרוּ אֲחָזָתַם שָׁם, אלו השבטים, אמרו, מלכים מדיינים אלו עם אלו, אנו מה איכפת לן? יאי למלך מדיין עם מלך.

ראוי להבין דברי המדרש, שמתאר לנו גדלותם של יהודה ויוסף בזה שמלכים היו, ולכן רעדה אחזה את השבטים להתערב בדבריהם, "מלכים מדיינים אלו עם אלו, אנו מה איכפת לנו!" האיך זה אפשר, ששבטי י-ה יתפעלו כל כך מזה שיהודה ויוסף מלכים הם? האפשר שאנשים כאלו, היודעים בבהירות שכלם תעודת האדם ותפקידו, יהיה חשוב אצלם כל כך ברק חיצוני, שבאמת אין לו ערך לגדלות האדם, עד שרעדה תאחזם, יבהלו ויחפזו? ועוד, כי באמת לא היו מלכים, אמנם יוסף היה משנה למלך שר גדול וחשוב, אבל אם בשביל כך נבהלו השבטים והתפעלו מרב גדלותו באשר מלך הוא? וכי ישנה איזה חשיבות לזה שהגיע למלכות? ועוד, הכי יהודה מלך היה? ואם היה ממונה על אחיו לשעה, איזו מלכות היא זו, להיות ממונה על אחד עשר אנשים? וגם זו השררה לא ארכה אצלו, והורידוהו מגדולתו אחרי מכירת יוסף, כמו שאמרו במדרש על הפסוק (וישלח לח א) ויַּרֶד יְהוּדָה מֵאֶת אֶחָיו. ואפילו היה עוד מלך עליהם, האם למידה כזו הגיעה המלכות, שעליהם לירא ממנו, מאחיהם, עצמם ויַבשרם? ומה שנפלא ביחוד הוא כי ראינו שאצל השבטים תפס כל כך מקום חשוב ענין המלוכה, עד שכל חלומותיו של יוסף הצדיק היו בעניני שררה ומלוכה, ובכן בא אליהם וסיפר להם בהתפעלות עצומה לאמר "שָׁמְעוּ נָא הַחֲלוֹם הַזֶּה אֲשֶׁר חָלֶמְתִּי", והם קנאו בו, ויאמרו אליו "הֲמֶלֹךְ תַּמְלֹךְ עֻלֵינוּ!" והוא סיפר לאחיו, ואביו גער בו "הֲבוֹא נָבוֹא וְבוֹף מלך מושל בארץ! האם ואחיו, שבטי י-ה קדושי עליון, וגם אביהם יעקב, בחיר שבאבות, שמר את הדבר וצפה לראות את יוסף מלך מושל בארץ! האם באמת יש איזו חשיבות לזה, ומה הוא האושר בעד יוסף שיהיה מושל?

(שם עמ' יב) אולם ראוי להתבונן, מה היא מלוכה? רגילים אנו לקרא בשם "מלך" לזה שיש לו מדינה, ועם רב העומדים תחת ממשלתו, והוא מושל עליהם בעזרת עבדים ופקידים הסרים למשמעתו, ולמען החזק את ממשלתו עליהם שלא ימרדו בו, יש לו הרבה חיילים מזוינים השומרים לראשו, ומטילים את אימתו על בני המדינה. מלך כזה אינו מלך מצד עצמו, אלא מצד עבדיו העובדים אותו. על מלך כזה אומרים "אין מלך בלי עם", כי אם תמרד בו מדינתו, בטלה מלכותו, ואיננה. מלך כזה הוא באמת עבד לעבדיו. עבדיו נותנים לו מלכותו, וזקוק הוא להם, ונצרך לבריות. מספרים על מלך אחד שמלך בימינו, כי תאי ארמונו היו מוארים כל הלילה באלפי אורות חשמל, וכל הלילה היה יוצא ובא מחדר לחדר, כי ירא לשהות בחדר פן יְוְדַע לעבדיו מקומו איפוא, ופן יש ביניהם מי שיתנקש בנפשו, והיה משנה את מקומו כמה פעמים בלילה, שהמתנקש בנפשו בְּהַוְדַע לו מקומו, וברצותו לשלח יד בנפשו לא ימצאהו שמה, וכשהאיר הבקר היו מוציאים כמה עבדים מעבדיו השומרים אותו נהרגים, כי נדמה לו שלא נאמנה רוחם אליו. האם כזה מלך יְקַרֵא? הרי לא רק שאינו מלך, כי אם נעזב ואומלל הוא, גם בלילה לא נח ולא שקט, בעיני מקורביו ובעלי ההשפעה, למען לא יאבד חנו בעיניהם. נצרך הוא לבריות, ופניו משתנות ככרום, כמאמרם ז"ל (ברכות ו בעיני מקורביו ובעלי ההשפעה, למען לא יאבד חנו בעיניהם. נצרך הוא לבריות לבקש נדבת כסף או פת לחם, כי יותר נגרע ב) כל הנצרך לבריות לבקש כבוד, שהרי המבקש לחם, לפחות מעורר הוא רחמים וירחמוהו, אבל המבקש כבוד, פל מה שירבה וישתדל לנחול כבוד מזולתו, צריך הוא לשנות פניו לכמה גונים ככרום. חז"ל אמרו כל הרודף אחר כבוד, הכבוד בורח ממנו, לעומת זה, הבורח מן הכבוד, נכבד הוא מצד עצמו! סוף דבר, כרכרום. חז"ל אמרו כל הרודף אחר כבוד, הכבוד בורח ממנו, לעומת זה, הבורח מן המבחש בעד עצמו! סוף דבר

Our greatest

people

remain

Kodesh

Kodoshím

despite their

many

mistakes and

shortcomings

# Yosef Is Always Right and Pure, And Yehuda Is Always Making Mistakes and Doing Teshuva

The *Haftorah* speaks about how: לֶעָתִיד לָבֹא in

the future, these two kingdoms will become one with Achdus and there will be one Melech: וְעַבְדִּי דְוַד מֶלֶךְ who will be Dovid HaMelech. Let's take a look at Yosef who wasn't Nichshal with the wife of Potiphar, and he remains the symbol of Kedusha and Middas HaYesod. And in the next story we have Yehuda who was Nichshal with Tamar, but he came out a hero by saying: לַּחָה מְמֶנִי לַּח כוּ that he was wrong.

Now we have *Yosef* and *Yehuda* together. Again, *Yosef* was in the right, since they sold him as a slave, and *Yehuda* was in the wrong, for being an *Ikar Chelek* (main player) in *Mechiras Yosef*, since if he would have stopped the brothers, they would have

listened to him. And for this reason they demoted him. (Rashi³). This is striking. Yosef is always right and pure, and Yehuda is always Nichshal; just that he comes back to

improve himself.

# The Pure "Malach" Type of Tzadik Is Not Our Main Role Model

Wouldn't you have said that the final *Malchus* is *Yosef* and not *Yehuda*? Although they both have a place in *Avodas Hashem*, and we need to emulate each one, depending upon your particular situation, yet, there is something about *Yehuda* that we all desperately need: בְּמָקוֹם שַׁבְּעֵלֵי

תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים גְמוּרִים יְכוֹלִין לַעֲמוֹד בּרִנוּת שוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים גְמוּרִים יְכוֹלִין לַעֲמוֹד בּרִנוּת Baalei Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim! Especially by a Melech who is an example to the Klal. You breathe easier when you are allowed to be human (but don't you dare look for trouble!)

A Goy only brings a Korban Olah (Gemara4)

לא מלכות שכזאת תקרא מלכות אם אדם צריך וזקוק לבריות כדי להגיע אל הכבוד והמלכות, לא מלכות היא זו אלא עבדות! לא כבוד אלא קלון! לא שררה אלא שפלות! לזה יקרא מלך, כשהאדם מתרומם במעלות נפשו על סביבתו, בהיותו תקיף בדעתו, אמיץ בשכלו, מבלי שיונהג מן הסביבה, מבלי שינוע לכל רוח הבא מכל צד.

אולם, למען יגיע האדם למדרגה זו, להיות מלך על סביבתו, עליו להיות קודם מלך על עצמו, על כוחותיו, ומושל ברוחו, וזוהי באמת המלכות הכי גדולה והיותר מקפת וכו', וזה האיש היודע לכלכל את כל אותם הכוחות, למשול בם ולהנהיג אותם, להשתמש עם כל כוחותיו לתכלית הרצויה לפי שכלו הזך, ואינו מניח אותם למשול בו, שכל כוח ימשוך אותו בכל שעה אל אשר יתעורר, שאז מסור הוא בידם, קופץ אָתָּם יחד בלי מנהל ומחזיק בם, אלא מושל הוא על כל כוחותיו, ומעוטר הוא בעטרה של יראת שמים, כמו שאמרו ז"ל (ירושלמי שבת פ"א ה"ג) מה שעשתה חכמה עטרה לראשה וכו' דכתיב רֵאשָׁית חָכְמָה יִרְאַת ה', הנהו המלך היותר גדול ונשגב.

3 רש"י עה"פ וַיְהִי בָּעֵת הַהָּוא וַיֵּרֶד יְהוּדָה מֵאֵת אֶחָיו (לח א) למה נסמכה פרשה זו לכאן והפסיק בפרשתו של יוסף, **ללמד** שהורידוהו אחיו מגדולתו כשראו בצרת אביהם, אמרו, אתה אמרת למכרו, אלו אמרת להשיבו היינו שומעים לך.

4 מנחות עג ב, אמר רב הונא, שלמי הגוי עולות (שלמי הגוי. גוי שנדר להביא שלמים עולות הן ואין נאכלין וה"ה דמנחתן כליל. רש"י) איבעית אימא קרא ואיבעית אימא סברא, איבעית אימא סברא, גוי לבו לשמים (כוונתו היא שיהא קרבנותיו כליל לשמים רש"י) איבעית אימא קרא (אמור כב יח) אֲשֶׁר יַקְרִיבוּ לַה' לְעֹלָה, כל דמקרבי עולה ליהוי (שיהא דין ולא שיאכלו כל דמקרבי עליה), ואיבעית אימא קרא (אמור כב יח) אֲשֶׁר יַקְרִיבוּ לכהנים, מנחת גוים. אמר רבי יוחנן, לא קשיא עולה שאין נאכלת ולא דין שלמים). מתיב רב שיזבי, אלו מנחות נקמצות ושיריהן לכהנים, מנחת גוים. אמר רבי יוחנן, לא קשיא הא רבי יוסי הגלילי הא ר"ע, דתניא, איש (אמור כב יח), מה ת"ל אִישׁ אִישׁ, לרבות את הגוים שנודרין נדרים ונדבות כישראל, אֲשֶׁר יַקְרִיבוּ לַה' לְעֹלָה, אין לי אלא עולה, שלמים מנין, תלמוד לומר נְדְרֵיהֶם, תודה מנין, תלמוד לומר נְדְבוֹתָם לְכָל נִדְבוֹתָם לְכָל נַדְבוֹתָם לְכָל נַדְבוֹתָם לְכָל נַדְבוֹתָם, אם כן מה ת"ל עולה, עולה פרט לנזירות, דברי העופות והיין והלבונה והעצים, ת"ל נַדְרֵיהֶם לְכָל נַדְבוֹתָם לְכָל נַדְבוֹתָם, אם כן מה ת"ל עולה, עולה פרט לנזירות, דברי רוֹסי הגלילי. ר"ע אומר, אֲשֶׁר יַקְרִיבוּ לַה' לְעַלָּה, אין לי אלא עולה, בלבד (פרט לכל שאר קרבנות, והאי דתני שלמי הגוי עולות, היינו אליבא דר"ע, ומתני' דקתני מנחת גוים, רבי יוסי הגלילי היא).

וכתב הרמב"ם בהלכות מעשה הקרבנות (ג ב) ואחד אנשים ואחד נשים או עבדים מביאין כל הקרבנות, **אבל הגוים אין מקבלין מה** מהן אלא עולות בלבד, שנאמר (אמור כב כה) וּמִיַּד בֶּן נֵכֶר לֹא תַקְרִיבוּ אֶת לֶחֶם אֱלֹקֵיכֶם. אפילו עולת העוף מקבלין מן הגוי אע"פ שהוא עובד ע"ז. אבל אין מקבלין מהן שלמים ולא מנחות ולא חטאות ואשמות. (ופסק רבינו כר"ע, ומשמע לרבינו אע"פ שהוא עובד ע"ז. אבל אין מקבלין מהן שלמים ולא מנחות ולא חטאות ואשמות.

We are not

Malachim

and our

mistakes and

even bad

sins don't

make us

Reshaim.

Chas

V'shalom

whereas a *Yid* can also bring a *Shelamim*, where he eats plenty, and enjoys *Olam HaZeh* in a kosher and even holy way. We're not *Malachim!* This is an important lesson in day-to-day living. You are allowed to make sins, and when you do *Teshuva*, you are even better than a *Tzadik Gamur!* A *Yid* is practical and down-to-earth, and he makes a booming business out of his many mistakes

and sins. Instead of constant guilt feelings, and a lifetime of depression for all those many failures, he is actually happy with them. (P.S. Warning: retroactively – not Le'chatchila!)

יַּשְׁבַע יִפּוֹל צַדִּיק וְקְם משלי כד טז A *Tzaddik* falls seven times, and gets up; that's exactly what life is all about. And you are a thrilled *Baal Teshuva*, since all those "mean" *Malachim* that you created with your many sins have turned into white, happy, friendly *Malachim* who will help you and

protect you, instead of taking *N'kama* from you! A *Yid* is one shtick *Aderaba* and *V'nahapoch Hu*. He is also: מְיוּחָד unique for *Bitachon* (*Orchos Chaim* of the *Rosh*<sup>5</sup>) i.e., he sees good in all his difficulties, and he hopes for better, even during "impossible" situations. For this he gets loads of *Schar* like

Chazal<sup>6</sup> say, Gan Eden says: Give me Tzadikim not Reshaim and which Tzadikim? Baalei Bitachon!

#### וְיִשִּׁימֵנִי לְאָב לְפַרְעה מה ח A *Yid* Has Respect for Every *Tzelem Elokim*

Rashi says<sup>7</sup> that when *Yosef* wanted to say a *Sheker*, he would say: מֵי פַּרְעֹה "I swear in the life of *Paroh. Paroh's* life was a joke to *Yosef*.

Yet, he had compassion for him and was like a father to him. And later we see<sup>8</sup> how *Yaakov Avinu* gave a *Bracha* to *Paroh*, and it appears like he respected him and cared about him. When *Yaakov* met *Goyim* who were perfect strangers to him, he said: אַחַי מֵאיַן אַתֶּם כּט My "brothers", from where do you come? A *Yid* has to have a certain love and respect for every *Tzelem Elokim*, even if he is a *Goy*. Of course you need to know the rules: sometimes you say: בַּאֲבֹד with the death of the

Reshaim there is joyful song.

וַיָּגַשׁ אֵלָיו יְהוּדָה מּד יחּ וַיִּקְח שָׁם וָיֶפֶת אֶת הַשִּׂמְלָה ט כג Are You Just Following the Crowd?

Look how *Yefes* went along with his brother, *Shem* to cover their father; and he was justly rewarded (יָפָתָּ אֱלֹקִים לְיֵפֵת). Yet, look at the

4

\_\_

דעולת העוף לא נפקא מכלל עולה סתם. ומ"ש ולא מנחות, אע"ג דגבי אלו מנחות נקמצות ושיריהם לכהנים מני מנחת נכרי, האי מוקי לה בגמרא כר' יוסי הגלילי, ואע"ג דסתם מתניתין כר"י הגלילי, לא פסק רבינו כוותיה משום דרב הונא סבר דלא כוותיה. כסף משנה).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ארחות חיים להרא"ש (יום ראשון, אות כו) לבטוח בה' בכל לבבך ולהאמין בהשגחתו הפרטית. ובזה תקיים בלבבך היחוד השלם בהאמין בו כי עיניו משוטטות בכל הארץ ועיניו על כל דרכי איש ובוחן לב וחוקר כליות, כי מי שאינו מאמין אשר הוצאתיך מארץ מצרים, אף באנכי ה' אלקיך אינו מאמין, ואין זה יחוד השלם כי זה היה (נ"א הוא) סגולת ישראל על כל העמים וזה יחוד כל התורה כולה.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> שמות רבה (ז ד) **עתידה גן עדן להיות צועקת ואומרת תן לי צדיקים אין לי עסק ברשעים** שנאמר (תהלים לא ז) שָּׁנֵאתִי הַשּׁמְרִים הַבְּלֵי שָׁוְא, **ולמי אני מבקשת לאותן שהיו בטוחים על שמך** שנאמר (שם) וַאֲנִי אֶל ה' בָּטָחְתִּי, ועתידה גיהנם להיות צועקת ואומרת אין לי עסק בצדיקים ולמי אני מבקשת לרשעים להבלי שוא לאותן פועלי השוא, והקב"ה אומר תנו לזה צדיקים ולזה רשעים, שנאמר (משלי ל טו) לַעְלוּקָה שְׁתֵּי בָּנוֹת.

רש"י עה"פ בְּזֹאת תִּבְּחֵנוּ חֵי פַּרְעֹה אָם תֵּצְאוּ מִזֶּה (מב טו) חֵי פַּרְעֹה - אם יחיה פרעה. **כשהיה נשבע לשקר היה נשבע בחיי** פרעה

<sup>.</sup> וַיָּבֵא יוֹסֵף אֶת יַעֲקֹב אָבִיו וַיַּעֲמְדֵהוּ לִפְנֵי פַרְעֹה **וַיְבַרֶךְ יַעֲקֹב אֶת פַּרְעֹה**. מז ז 🕯

Olympic sports of *Yavan* which was done undressed, the exact opposite of their *Zeide*, *Yefes*, who covered his father! Sometimes

it's a *Ma'ala* to be a: נְטְפַל לְעוֹשֵׂי tagalong to others doing a *Mitzva*, and you get the same exact *Schar*, like it says in *Makkos*. (*Mishna*<sup>9</sup>).

And sometimes it's a big *Chisaron*, and maybe that's why *Yefes*, although he was rewarded for his good deed, did not get nearly as much as *Shem* (The *Shechina* is only by *Shem* and not *Yefes. Rashi*<sup>10</sup>). I once heard a *Mussar Shmuess*<sup>11</sup> about: און הַבֶּל הָבִיא גַם הוא ד ד *Hevel* 

**also** brought a *Korban* (he went along with *Kayin*), that *Hevel* was a nuchschlepper of *Kayin*, and this was a *Chisaron*. The *Remez* 

would be in his name *Hevel* (worthless) i.e., you're a zero since you don't have your own mind, unlike a: חֵלֶק אָלוֹקַ מְמַעַל piece of

Hashem *Mamash* who should take the initiative. *Rashi* says<sup>12</sup> that *Shem* was: מִתְאַמֵץ (exerted himself) unlike *Yefes*, and by *Rus* it says: וַתַּרֶא כִּי מִתְאַמֶּצֶת הִיא רות א יח she exerted herself.

R' Avigdor Miller and R' Chaim Pinchos Scheinberg didn't have *Chavrusos*, and they were very different and unique (yet they were very much part of the *Klal*). R' Shlomo Wolbe *Zatzal* **severely** reprimanded one of his favorite *Talmidim* for saying over

a *Maharal* at a *Vaad* instead of saying over his own *Chidushei Torah*. The secret of my Bitachon Weekly was a *Vaad* in *Novardok* 



R' Chaim Pinchos Scheinberg lighting the menorah

<sup>9</sup> מכות (א ז) על פּי שְׁנַיִם עֵדִים אוֹ שְׁלֹשָׁה עֵדִים יוּמִת הַמֵּת, אָם מִתְקַיֶּמֶת הַעֵּדוּת בִּשְׁנַיִם, לְמָה פָרָט הַכְּתוּב בִּשְׁלֹשָׁה, אֶלְא לְהַקִּישׁ שְׁלֹשָׁה מָדִימִין אֶת הַשְּׁנִים, אַף הַשְּׁנַיִם יָזֹמּוֹ אֶת הַשְּׁלֹשָׁה. וּמִנַּיִן אֲפְלּוּ מֵאָה, תַּלְמוּד לוֹמֵר, עֵדִים. רַבִּי שְׁלְשָׁה לְשְׁנִים אֵינָן נֶהֶרְגִין עַד שְׁיָּהוּ שְׁנִיהָם זוֹמְמִין, אַף שְׁלֹשָׁה אֵינָן נֶהֶרְגִין עַד שְׁיָּהוּ וְמַנֵּין אֲפְלּוּ מֵאָה, שִׁלְשׁה בְּיִּבְעָה אִוֹמֵר, וֹמְנַיִן אֲפְלּוּ מֵאָה בְּלְשְׁהַ שְׁלְשׁה בּקְתוּב לְנִּטְפָּל הַּמְוֹד לוֹמֵר, עֵדִים. רַבִּי עֲבְרָב אוֹמֵר, לֹא בָא הַשְּׁלִישִׁי אֶלֶּא לְהַחְמִיר עְלְיוּ וְלַעֲשׁוֹת דִּינוֹ כִּיּוֹצֵא בְאֵלוּ. **וְאָם כֵּן עְנִשׁ הַכְּתוּב לְנִּטְפָּל** לְעוֹשֵׁי מִצְוָה בְּעוֹבְרָה בְּעוֹבְרָה, עַל אַחַת כּמָּה וְכִמָּה יְשׁלֵּם שָּׁכָר לַנִּטְפָּל לְעוֹשֵׁי מִצְוָה כְּעוֹשֵׁי מִצְוָה.

<sup>10</sup> רש"י עה"פ יַפְתְּ אֱלֹקִים לְיֶפֶת וְיִשְׁכֹּן בְּאָהֱלֵי שֵׁם (ט כז) וְיִשְׁכֹּן בְּאָהֱלֵי שֵׁם - ישרה שכינתו בישראל ומדרש חכמים אע"פ שיפת אלקים ליפת שבנה כורש שהיה מבני יפת בית שני, לא שרתה בו שכינה, והיכן שרתה, במקדש ראשון שבנה שלמה שהיה מבני שם.

<sup>11</sup> עיין כלי יקר עה"פ וַהָבֵל הַבִּיא גַם הוּא (ד ד) ומ"ש והבל הביא גם הוא. מהו "גם", וראיתי בספר צרור המור **שמאשים קצת** את הבל שלא נתעורר מעצמו על הקרבן כי לא הביאו עד אחר שראה את קין הולך ומקריב וע"כ נאמר וַהֶּבֶּל הָבִיא גַם הוּא, במלת "גם" רמז שאיחר קרבנו והביא מצד הקנאה באחיו. ויכול להיות שעל העושה מצד הקנאה אמר שלמה (קהלת ד ד) ורָאיתִי אַנִי אַת כָּל עמל ואַת כָּל כִּשׁרוֹן הַמַּעשה כִּי הִיא קנאַת אִישׁ מַרְעהוֹ גַּם זָה הַבַּל, ר"ל זהו ה"גם" שהבל נכשל בו, כמו שנאמר והבל הביא "גַם" הוּא. ונ"ל להביא כדמות ראיה לדבריו, שנאמר (ד ח) וַיִּהִי בַּהִיוֹתַם בַּשַּׂדָה וַיָּקָם קַיִן אַל הַבל אַחיו וַיַּהַרְגֵהוּ. הזכיר "שדה" לפי שהיה ויכוח ביניהם בענין הקרבנות, וכל אחד מטיל דופי בקרבנו של חבירו, כמנהג שני אנשים אשר להם הריב, כי הבל מאשים את קין על אשר הביא מן הגרוע זרע פשתן, וקין מאשים את הבל על אשר לא נתעורר אל המעשה מעצמו כ"א עד אחר שראה את קרבנו של קין עבר עליו רוח קנאה ורצה להשוות אליו גם הוא, ואמר לו יען כי אין אתה מתעורר אל מעשה הטוב מעצמך כ"א עד שאתה רואה אחרים עושים, א"כ תינח בזמן שאתה יושב בתוך עמך, אבל בהיותך ב"שדה" במקום שאין איש מצוי שמה א"כ שם ודאי לעולם לא תעשה שום דבר טוב, וא"כ אין אתה ראוי להיות בעולם כי אין חפץ ה' בכסילים והבלים רבים העושים מצד הקנאה ולא לשם שמים, ובזה נצחו קין להבל לכך נאמר וַיְהִי בִּהְיוֹתָם בַּ"שָּׁדֶה". כשהשיב לו תשובה נצחת מצד השדה, אז וַיָּקֶם קַיָּן אֶל הֶבֶל אָחִיו וַיַּהַרְגָהוּ, כי השדה מקום החטא ושם תהא קבורתו. וז"ש שקרבנו של אדה"ר היה לו קרן אחת במצחו (חולין ס א) רצו בזה לפי שהיה אדה"ר יחיד בעולם דהיינו קרן א', א"כ ודאי לא ראה המעשה משום אדם **אלא מעצמו נתעורר אל המעשה על כן נתקבל קרבנו**. לכך נאמר אַדָּם כִּי יַקְרְיב קַרְבָּן לַה'. כשיהיה כאדה"ר שנתעורר אל הקרבן מעצמו, וזהו שאמר כִּי יַקְרִיב "מִכֶּם" ר"ל **מכם ובכם יבוא לו ההתעוררות זהו קרבן לה'** ולא קנאת איש מרעהו. ויתבאר זה עוד לקמן פרשת ויקרא (א ב) בע"ה.

<sup>12</sup> רש"י עה"פ וַיִּקַּח שֵׁם וַיֶּפֶת אֶת הַשָּׂמְלָה (ׁט כג<sup>ׁ</sup>) אין כתיב ויקחו אלא ויקח, **לימד על שם שנתאמץ במצוה יותר מיפת** לכך זכו בניו לטלית של ציצית, ויפת זכה לקבורה לבניו, שנאמר (יחזקאל לט יא) אֶתַּן לְגוֹג מְקוֹם שָׁם קֶבֶר.

R' Avigdor Miller

where the *Rosh HaVaad* noticed how withdrawn and shy and depressed I was, and he insisted that I should start writing *Davka* my own *Chidushei Torah*.

\*\*\*\*

I know a *Yungerman* who used to have all kinds of issues in his home, with his wife totally in charge, until he decided to create his

own space which totally is his and not his wife's. From then on, he started blossoming. Until then, he was his wife's shadow. Do you know how many people call me up suffering because they are made of butter and aren't the boss, and have to follow the crowd without using their own bracing?

### It Takes a *Gavra* to Step Forward Fearlessly

I can almost guarantee that 80% or more of the most intelligent

people's views are controlled by what their: סְבִיבָּה (culture) encourages. R' Avigdor Miller *Zatzal* and R' Ahron Kreiser *Zatzal* had certain unique *Hashkafos* which were very different than their backgrounds. וַיָּבָּשׁ אֶלִיוּ – *Chazal* say<sup>13</sup> that the *Shevotim* were in awe of these "*Melochim*". It takes a *Gavra* to step forward fearlessly, and this is *Malchus*.

A Yid also has to step forward in Tefila and present his case to Hashem, and spell out all his aches and pains in Ruchaniyus and in Gashmiyus. Of course, he has to start with praising Hashem (notice how Yehuda started off with Yosef giving him loads of Kavod, like it says: פִי כָמוֹךְ כְּפַרְעֹה מִד יִח You are like Paroh, i.e., you are as great as a

king). You'd be shocked how far you can go when you are a: וַיִּגַּשׁ אֵלִיוּן person who steps forward. This is providing that you aren't a "perpetual kvetcher"; rather you are full of praise for Hashem, and somehow make praising *Ikar Ikarim* in general, and then talk your heart out and complain, with *Sechel* and

respect. \*\*\*\*\*\*\*

#### Spell Out Your Problems as If Hashem Doesn't Know

I know a Bachur who had terrible addictions, and he was a pathetic bipolar, until he went alone at night dark Bais Medrash. into Standing before the Aron Kodesh. he talked his heart out. He became a new person right afterwards. had been encouraging him with Bitachon for before this many months

happened. Spell out your problems as if Hashem doesn't know, and act like you are talking to a person, (בְּיָכוֹל) if it was possible).

The Shechina rests upon people who realize that your brain is called: הַנְּשָׁמָה שֶׁבְּמֹחִי לשם יחוד the location of your Neshama and complete Ruchaniyus; i.e., to realize that you are a Tzelem Elokim, and that being Mis'gaber (empowering) your Sechel over your Ta'avos is where your Tachlis in life is. The Yevonim worshiped their bodies, Rachmana Litzlan, with their sports and strong armies. באשִׁית חֶכְמָה יִרְאַת ה' תהלים קיא י Yiras Hashem is the basis of everything, and Yiras Hashem means awareness of Hashem and having Bitachon in Him (Rabeinu

6

<sup>13</sup> בראשית רבה (צג ב) כִּי הַנֵּה הַמְּלָכִים נוֹעֲדוּ עָבְרוּ יַחְדָּו (תהלים מח ה) כִּי הַנֵּה הַמְּלָכִים, זה יהודה ויוסף. עָבְרוּ יַחְדָּו (תהלים שם) וַיִּתְמְהוּ הַאֶּנְשִׁים אִישׁ אֶל רֵעַהוּ (מג לג) נִבְהָלוּ נתמלא עברה על זה וזה נתמלא עברה על זה, הֵמָה רָאוּ כֵּן תָּמְהוּ (תהלים שם) וַיִּתְמְהוּ הָאֶנְשִׁים אִישׁ אֶל רֵעַהוּ (מג לג) נִבְהָלוּ בָּבְּלוּ מִפְּנִיו (מה ג), רְעָדָה אֲחָזַתִם שָׁם, אלו השבטים, אמרו, מלכים מדיינים אלו עם גלף, וְלֹה יִבְּהָלוּ מִיּבְהָלוּ מִפְּנִיו (מה גיפת לנו, יאי למלך מדיין עם מלך. וַיִּגַּשׁ אֵלִיו יְהוּדָה (מד יח) אֶחָד בְּאֶחָד יִגַּשׁוּ (איוב מא ח), זה יהודה ויוסף, ורּוּחַ לֹא יָבוֹא בֵינִיהַם (איוב שם) אלו השבטים, אמרו, מלכים מדיינים אלו עם אלו, אנו מה איכפת לנו.

Always make

believe you

and your

problems are

getting better

and better

every day. We

Paskin like

Bais Hillel.

that every

day we light

more than

yesterday

Not being a short-sighted impatient person

who can't be *Sovel* (tolerate) anything, and realizing that as long as we try, even if we are a: נָטָפַל לעוֹשֵי מִצְוָה tagalong to others doing a Mitzva, it can Davka be a Ma'ala of Anava and Hachna'a. In Hilchos Birur HaMiddos (working on your Middos) there are those who need to stress more Anava and giving in and being Battel (nullified) to the Klal, and there are those who need to be more and more independent, and have their own mind. Ideally, both are needed. The question is only, what are you stressing more. PS. You do what you are capable of doing, and: לֹא עָלֵיךּ הַמְּלָאכָה לְגִמוֹר

אבות ב טז you are not responsible to get it all done!

חנוכה

A Positive Lie *L'shem Shamayim* Is Really True Since It Helps You Grow

In *Novardok*, I was told about the importance of feeling good about your *Avodas Hashem* and **always writing your accomplishments**. Even if deep down you feel you are not as good a *Tzadik* as you used

to be, insist that "No! Things are improving every day and every second!" Smart people are not afraid of these "lies". They are really truths, since it is *Ratzon Hashem* to push

yourself into improvement, and you are making a positive lie *L'shem Shamayim* since it helps you grow. "Better a positive lie than a negative truth". (R' Avigdor Miller *Zatzal*).

Chanukah is a Yom Tov of growth and ambition in Avodas Hashem. Guess who was famous for this Ma'ala? Korach, who is burning in Gehinom because of his grandiose ambitions, and Y'ravam ben Nevat, who lost his Olam HaBah; and Doeg and Achitofel and Kayin. Of course these people's stories should not deter you from striving and having aspirations for

greatness. Yet, there is a greater *Madrega* than all of this. When you *Shteig* in *Sameach B'chelko*. The *Alter* of *Kelm Zatzal* says that growing in *Emuna* and *Bitachon* puts you much higher than all those *Shas Yidden* and all kinds of holy *Tzadikim*.

The whole reason why: וְתַלְמוּד תּוֹרָה כְּנֶגֶּד כֵּלֶם learning Torah is equal to all the other Mitzvos together, is because Limud HaTorah makes you closer to Hashem; or else your whole Hasmada has serious problems. We can suggest that we can combine Bais Shamai and Bais Hillel. Bais Shamai says that every night you light less than the

7

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> רבינו יונה ברכות (ב ב בדפה"ר, ד"ה איזהו) איזהו בן העולם הבא זה הסומך גאולה של ערבית לתפלה של ערבית. יש להקשות, וכי מפני שסומך גאולה לתפלה יש לו שכר כל כך שיהיה בן עולם הבא? ואומר מורי הרב וכו' ועוד אומר מורי נר"ו טעם אחר מפני שכשמזכיר גאולת מצרים ומתפלל מיד, הוא מראה שבוטח בה' בתפלה כיון שמבקש ממנו צרכיו, שמי שאינו בוטח בו לא יבקש ממנו כלום. וכן נראה באלה שמות רבה בפרשת בא אל פרעה, שאומר לשם שכשראו ישראל הנסים והנפלאות שהיה עושה עמהם הבורא שלא כטבעו של עולם בטחו בו, ועל זה נאמר וירא ישראל את היד הגדולה אשר עשה ה' במצרים וייראו העם את ה' ויאמינו בה' וגו' וכיון שמזכיר עכשיו אותה גאולה שבטחו אבותינו בה' והצילם, ומתפלל מיד, והבטחון הוא עיקר בוטח בו שיענה אותו כמו שענה לישראל בעבור שבטחו בו, ומפני זה מזכיר אותה הגאולה ומתפלל מיד, והבטחון הוא עיקר היראה, ולפיכך זוכה בסיבתו לחיי העולם הבא.

Bitachon Weekly פרשת ויגש תשפ"ו

The

greater

the person,

the more

he is

involved

ín

thanking

previous night. We can suggest that when you learn how to be *Sameach B'chelko* even with very little, you go upwards. The first night, when you light 8 *Neiros*, you are on a low *Madrega*, since 8 symbolizes lots of *Avodas Hashem*, like *Shas* etc. You are only

happy with big success in *Avodas Hashem*.

The second night you are super happy even with half *Shas*. The 3<sup>rd</sup>, with one *Perek*. The 4<sup>th</sup>, with one *Daf*, the 5<sup>th</sup> you are happy even when you didn't understand the *Gemara* at all, nevertheless you are still happy and thankful. The 6<sup>th</sup> when you wanted to learn, but you came late. The 7<sup>th</sup> when you started doing what you consider "cheap" and easy *Mitzvos*,

and still you were happy. And the 8<sup>th</sup> when all you did was say "Amen", and yet you were *Machshiv* it. This is the highest *Madrega*. \*\*\*\*\*

#### לְהַשְׁכִּיחָם תּוֹרָתֶךְ

#### Chanukah Is a Time to Appreciate Our Torah That Yavan Cheapened

The whole *Tzara* of *Galus Yavan* was that *Yidden* were not *Machshiv* the *Mitzvos*, and the *Chachomim* had to make special *Gezeiros* to kill people for doing *Aveiros* that weren't *Chayav Missa*, to help people respect our *Torah*. (*Rambam*<sup>15</sup>). All *Yavan* did was cheapen our *Torah*, and give respect to the fake world of *Chochma Yevonis*. So *Avodas Chanukah* is a time to work on appreciating our *Torah*, and especially our own *Chelek* in *Torah*, without being full of envy for other people's *Avoda*. The great people respect even their tiny unfulfilled *Ratzon*. Rav

Shach *Zatzal* says the reason for: צַדִּיק וְרַע לו the suffering of the righteous, is because a person doesn't thank Hashem a billion times a day.

On *Chanukah* we say: מָזְמוֹר שִׁיר חֲנֻכַּת הַבַּיִת לְדָוִד (a song for the *Bais Hamikdash* of *Dovid*)

since he **wanted** to build it, and not *Shlomo* who actually built it. *Chanukah* is a lesson in learning how to respect every drop.

Those who are: עַקְשָׁנִים stubborn and thank even when things are bad (again and again) become *Baalei Bitachon* much easier.

#### מְהַדְרִין

# To Counter the Fake Beauty of Yavan, Our Job Is to Make Torah and Avodas Hashem More Beautiful

Why only by *Chanukah* do we find an *Inyan* of super *Hiddur*? *Noach* said to *Yefes*: יַפְתּ Hashem should make you beautiful. *Yefes* is beautiful because he helped *Shem* to cover the dignity of his father. However, those *Yevonim* (*Yefes*) made fake gods with their beautiful statues and games, and made an *Avoda Zara* out of beautiful human bodies and sports and gorgeous buildings and colleges etc., acting like cultured and educated people. So our job is to make *Torah* and *Avodas Hashem* more and more beautiful.

A person with strong lusts and addictions for all kinds of *Ta'avos Olam HaZeh* has a job to be *Mispallel* again and again that Hashem should make *Torah* and *Mitzvos* sweeter and prettier and more and more *Geshmak*. The

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> רמב"ם הלכות סנהדרין (כד ד) יש לבית דין להלקות מי שאינו מחוייב מלקות ולהרוג מי שאינו מחוייב מיתה ולא לעבור על דברי תורה אלא לעשות סייג לתורה וכיון שרואים בית דין שפרצו העם בדבר יש להן לגדור ולחזק הדבר כפי מה שיראה להם הכל הוראת שעה לא שיקבע הלכה לדורות מעשה והלקו אדם שבעל אשתו תחת אילן ומעשה באחד שרכב על סוס בשבת בימי יוונים והביאוהו לבית דין וסקלוהו ומעשה ותלה שמעון בן שטח שמונים נשים ביום אחד באשקלון ולא היו שם כל דרכי בימי וחקירה וההתראה ולא בעדות ברורה אלא הוראת שעה כפי מה שראה.

When you

appreciate

yourself,

then you

thank

Hashem,

and you are

a true Baal

Hoda'ah

Ohr HaChaim says<sup>16</sup> that Geshmak in learning Torah can make you Mamash Shikor with Simcha, and those who have a bigger Yetzer Hara need: מָהַדְרִין מָן הַמְהַדְרִין to make the Mitzvos more and more beautiful and Geshmak. Like Dovid who was an Admoni like Eisav became an extreme: נָעִים זָמָרוֹת יַשִּׂרָאֵל ש"ב כג א sweet singer of Israel, who sang and sang loads and loads.

#### View Yourself as Representing the Entire Klal Yisroel

מהַדְרִין means that one person lights for many.

And notice how the Nusach (text) of Maoz Tzur is: לָשׁוֹן יַחִיד singular form: "עַלַי" (נְיִם נִקְבָּצוּ "עָלַי" "Yevonim ganged up on **me**" and not "עלינוּ" on **us**. because Chanukah is a time of *Pirsumei Nisa* and caring for the *Klal*. It is the biggest *Hiddur* when you talk as if you alone are the body of Klal Yisroel, and one person lights for all. This is an invitation to the world of Kiruv, or at least to always think of the Klal, instead of having one track mind, i.e., me, me, me, and my own family.

When you light the *Menorah*, have in mind to give light to the whole Klal Yisroel, especially those who aren't frum. We should open our eyes, and see the pain their Neshamos are tortured with. No learning, Shabbos, Yom Tov, Tz'niyus; just an empty life, Rachmana Litzlan. And we should thank Hashem to the extreme for being a frum Yid. Not with doing Aveiros, but with self-control

and being close to Hashem, like Yosef who

not only became the most unbelievable Melech for 80 years, saving the world, and he was also Zoche to marry Osnas. Like the Gr"a says<sup>17</sup> that a Tzadik ends up with not only the unreal Simcha of Torah and Ruchaniyus, but all the pleasure a Rasha has in a Treife way, a Tzadik has even more in a kosher way.

#### יִמֵּי הַלֵּל וְהוֹדָאָה The Very Essence of Chanukah is Thank you, Thank you, Thank you, בַּלִי שִׁיעוּר Without Limit

We say Hallel and thank Hashem many times during the year. But only are not satisfied and have no Sipuk

Ruchani (spiritual satisfaction) in some measure, leave (at least mentally) their present status. and look for "greener pastures".

The Bais Hamikdash is just the place of Hoda'ah. The first thing the Torah speaks about after coming to Eretz Yisroel והַיָה כִּי) (תָבוֹא אֱל הָאָרֵץ is the *Mitzva* of *Bikkurim*. And the Bikkurim basket is placed in front of the Mizbeach (וָהִנִּיחוֹ לִפְנֵי מִזְבַּח ה' אֱלֹקִיף) The

by Y'mei Chanukah, the very name of the Yom Tov is Hoda'ah! Why? This was the *lkar* problem of those times, when a Bas Cohen, Miriam bas Bilga, who was married to a Yevoni, could actually kick the holy Mizbeach and complain about it! מַה מַצאוּ בִּי עוֵל ירמיה ב ה What did they find wrong? So many Jews abandoning Torah and Yiddishkeit, and running to a fake Goyish world. People who

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> אור החיים בפרשת תבא עה"פ ושַׁמַחתַּ בַּכָל הַטוֹב (כו יא) גם ירמוז במאמר בכל הטוב אל התורה, כאומרם ז"ל (אבות פ"ו מ"ג) ואין טוב אלא תורה, **שאם היו בני אדם מרגישין במתיקות ועריבות טוב התורה, היו משתגעים ומתלהטים אחרי**ה, ולא יחשב בעיניהם מלא עולם כסף וזהב למאומה כי התורה כוללת כל הטובות שבעולם.

אבן שלמה (ליקוט מדברי הגר"א לר' שמואל מאלצאן, פרק ב אות י) **מה שמשיג בעל התאוה אחר רוב השתדלות בענין** <sup>17</sup> רע, נעשה לתמימי דרך בענין טוב בלא עמל (מקורו באדרת אליהו, בראשית ב ט). וכמו בכבוד שכל הבורח ממנו רודף אחריו, כן הוא בכל התאוות.

Mizbeach has an incline (called the Kevesh, ramp). We can suggest that this is M'ramez the Avodas HaAdam, to always go upwards

in *Shteiging*; to be more and more thankful to Hashem until he hits a top *Madrega*.

\*\*\*

### Keep Thanking for The Tiniest Things, Even in *Ruchaniyus*

Like thanking for the tiniest things, for example: אָלוּ קֵרְבָנוּ לְפְנֵי הֵר סִינֵי, If He would bring us before Har Sinai, and would have not given us the Torah, Dayeinu (it would have been enough). Even in Ruchaniyus. And thanking for doing an Aveira only once, or not as badly (i.e., you could have done worse) (of course at the same time you have to go all-out to never, ever repeat your sin). Just as the Kevesh (ramp) of the Mizbeach goes up, throughout your life you keep Shteiging by being happy with

even the smallest improvements in your life and in yourself, until you say: דַי לְחֵי בַּאֲשֶׁר הוּא How can I complain if I'm alive?? Isn't that enough *Chesed*, just being alive?! Do you know why the *Bais Hamikdash* was destroyed? *Chazal* say: שֶׁלֹא בֵּרְכוּ בַּתּוֹרָה תְחָלֶּה they did not say a *Bracha* on the

Torah, and the Ran says 18 that they weren't Machshiv their Torah enough. During the time of the Yevonim there was a partial Churban, all for the same Yesod. "You don't appreciate? The Goyim will come in and destroy!" When we are Osek in Hallel and Hoda'ah (appreciating) on Chanukah, we are Osek in an action that builds a new Bais Hamikdash, and the Seforim HaKedoshim say<sup>19</sup> Chanukah is connected to the Geula Shleima.

And then we'll be *Zoche* to *Moshiach* who is *Dovid*. דָּוִד מֶּלֶּךְ. He is called: נֵצַח יִשְׂרָאֵל חֵי וְקָיָם he lasts and lasts! Half a night he would learn *Torah*, and the second half he would thank Hashem for the

Torah that he just learned! (R' Zundel of Salant<sup>20</sup>). This is why he lasts forever, and if he had built the *Bais Hamikdash* then it could not have ever been destroyed! So get into the

The only way
to be a
grateful
person is
when you
thank Davka
for tiny
goodness, or
else you are
always
looking for
more, and
not
appreciating
enough

<sup>18</sup> ר"ן (נדרים פא א) ומצאתי במגילת סתרים של ה"ר יונה ז"ל דקרא הכי דייק דעל שלא ברכו בתורה תחילה אבדה הארץ דאם איתא על עזבם את תורתי כפשטא משמע שעזבו את התורה ולא היו עוסקין בה כשנשאל לחכמים ולנביאים למה לא פרשוהו והלא דבר גלוי היה וקל לפרש אלא ודאי עוסקין היו בתורה תמיד ולפיכך היו חכמים ונביאים תמהים על מה אבדה הארץ עד שפרשו הקב"ה בעצמו שהוא יודע מעמקי הלב שלא היו מברכין בתורה תחלה כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם כ"כ שיהא ראוי לברך עליה שלא היו עוסקים בה לשמה ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה והיינו לא הלכו בה כלומר בכונתה ולשמה אלו דברי הרב החסיד ז"ל והם נאים ראויין למי שאמרם.

<sup>19</sup> בני יששכר (מאמרי חדש כסלו טבת מאמר ב) על כן קראו לימים האלה **חנוכה שהוא חינוך והרגל על לעתיד גאולה העתידה** שאז יתגלה לנו האור הגנוז בשלימות כמשארז"ל (חגיגה יב א) וגנזו לצדיקים לעתיד לבא.

ובמדרש פנחס (חלק א אות א) שבכל חנוכה בשעת הדלקת נרות נתגלה האור הגנוז והוא אור של משיח.
ובזרע קודש (מועדים, חנוכה יום א) וכן היה בימי חשמונאים שמסר ית"ש את היוונים, שרצו להשכיחם תורת אמת, ולהעבירם
על חוקי רצון האחד האמת ית"ש, מסרם ית"ש ביד עוסקי תורתו, ונתבטל השקר ונתגלה האמת, כמו שאומרים (בנוסח על
הנסים) ולך עשית שם גדול וקדוש בעולמך. וענין זה היה מורה על התחלה מגאולה העתידה, שיתוקן העולם לגמרי, ואת רוח
הטומאה ושקר יעביר מן הארץ, ויתגלה האמת, ויהיה ה' אחד ושמו אחד, ועל ידי שאנו זוכרין נס חנוכה, ומדליקין נרות, אנו
ממשיכיו גאולה העתידה.

<sup>20</sup> ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב, רש"י ד"ה בשירות ותשבחות. והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו', עכ"ל. עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא ד"קַדַּמְתִּי בַנֶּשָׁף" מפורש "וָאֲשַׁוַּעָה" שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", **היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות**.

Hallel and Hoda'ah mode, and Shteig in that area, like Dovid who even thanked for all his Tzaros: אָם חֶּפֶד אָשִׁירָה, אָם מִשְׁפֶּט אָשִׁירָה Dovid sings to Hashem not only when life is

comfortable, but even when he has difficulties.

I have seen many Yeshuos for people who have stopped asking for their desperate need, and instead they became extreme in only thanking for a certain amount of time. Try to be like Rabbi Akiva, who when all the Tzadikim cried, he laughed! (Gemara<sup>21</sup>). See only good!

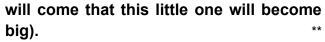
#### "When Will I Get My Yeshua?!"

JUST LIGHT THE NEIROS & STOP THINKING
There are tremendous *Segulos* if you daven
while you light. People are all nervous "When
will I get my *Yeshua* already?!"

- I lit Neiros
- I davened

- I said Tehillim
- I thanked again and again
- I got Brachos from Tzadikim galore
- I'm trying hard to improve myself
- I'm learning Shaar HaBitachon again and again
- and I'm trying all over the place.

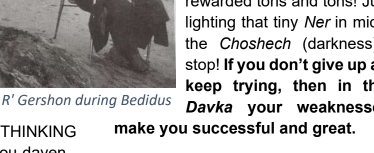
To all of the above, I have this to say (like they say at a *Bris*): זֶה הַקְּטֹן גָּדוֹל יִהְיָה (the day



Have patience! You will someday (sooner or later) get paid back for every inch of effort in

Avodas Hashem. R' Nosson Wachtfogel Zatzal said: "Not a drop of your sweat will go lost". \*\*\*

And the more you value what you do, especially if you feel the opposite, the more you will be rewarded tons and tons! Just keep lighting that tiny Ner in midst of all the Choshech (darkness)! Don't stop! If you don't give up and you keep trying, then in the end, Davka your weaknesses will



## **NOVARDOK**

R' Gershon gave his life to acquire *Middas HaBitachon*, and we all know that he was king in this area. I once asked him this question: "Does *Bitachon* work, if you're learning *Mussar* about *Bitachon*, and nothing is happening (i.e., you're still nervous)?" He answered me in one word: "חַטִירְלִירְ!" Of course! He didn't just say "yes". He was emphatic about the obvious answer. This is an example of typical *Novardok* positivism to the extreme.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> מכות כד א, וכבר היה ר"ג ורבי אלעזר בן עזריה ורבי יהושע ורבי עקיבא מהלכין בדרך, ושמעו קול המונה של רומי מפלטה (ברחוק) מאה ועשרים מיל והתחילו בוכין, ורבי עקיבא משחק. אמרו לו: מפני מה אתה משחק? אמר להם: ואתם מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: גוים הללו שמשתחוים לעצבים ומקטרים לאלילים יושבין בטח והשקט, ואנו בית הדום רגלי אלקינו שרוף באש ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, ומה לעוברי רצונו כך, לעושי רצונו על אחת כמה וכמה! שוב פעם אחת היו עולין לירושלים, כיון שהגיעו להר הצופים, קרעו בגדיהם. כיון שהגיעו להר הבית, ראו שועל שיצא מבית קדשי הקדשים, התחילו הן בוכין, ור"ע מצחק. אמרו לו: מפני מה אתה מצחק? אמר להם: מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: מקום שכתוב בו (במדבר ג בוכין, ור"ע מצחק, ועכשיו שועלים הלכו בו, ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, דכתיב (ישעיה ח ב) וְאָעִידָה לִּי עֲדִים נְּעֲמְנִים אֵת אוּרַיָּה הַפֹּהֵן וְאֶת זְּכַרְיָהוּ בֶּן יְבֶרֶכְיָהוּ, וכי מה ענין אוריה אצל זכריה? אוריה במקדש ראשון, וזכריה במקדש שני! אלא, תלה הכתוב נבואתו של זכריה בנבואתו של אוריה. באוריה כתיב (מיכה ג יב) לְכֵן בְּגְלַלְכֶם צִּיּוֹן שָׁדָה תַּחָבִשׁ (וגו') בזכריה אלא, תלה הכתוב נבואתו של זכריה בנבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיימת. בלשון הזה אמרו לו: עקיבא ניחמתנו. עקיבא ניחמתנו.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim

#### Parshas Mikeitz -Chanukah 5786

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 414567   | 5:54     | English  |
| 414568   | 3:18     | English  |
| 415416   | 39:57    | English  |
| 414569   | 6:20     | English  |
| 415148   | 5:06     | English  |
| 415150   | 5:40     | English  |
| 416175   | 43:02    | English  |
| 415151   | 5:40     | English  |

### **Questions To Rabbi Mandel**



#### **Devastated By a Family Problem**

Question: Hi I'm reading Bitachon Weekly, thanks so so much; it's so amazing. This is what keeps me going! I also watch Rabbi Mandel on TorahAnytime. I was amazed at his positive energy.... I watched how he said someone close to him is sick, and he only said positive words and he's being heeled... now, someone in my family was diagnosed. With Hashems help he will be okay, but I'm still worried, and my mood keeps changing throughout the day. I'm so sad for him, he's just a little kid. It's so overwhelming, I just can't take it. I can't see him suffering.... How I can keep myself upbeat and positive and shine positive light to him like Rabbi Mandel does...? (I do read Chovos Halvavos and Bitachon Weekly, etc. ...). I would love to give the name to the Rabbi (\*Feivish ben Oorah) to have inzin by his amazing, powerful *Tefilos*....

**Answer:** Is this his own child? If not, he should keep out. He has no right getting involved. A person who is getting devastated by a family problem, if it's not your own child, you wash your hands off and you get out of there, because you don't have to get pulled down too. I don't want to tell you some horror stories; that's what you are doing, and that's a no no! It's *Pikuach Nefesh*, you come first. I knew big *Tzadikim* who didn't answer all the telephone calls for good reason; because they just couldn't do it. You have no *Chiyuv* to get involved in stuff that is pulling you down. You are not capable; it's not for you. Let the *Eibishter* run His world. You are not in charge. If it's your own child, then you don't have a choice. But anything outside of your own child, *Hashem Y'racheim*, you have no business getting involved. Get out of the woods, and you go cheer up in some other way.

Ideally, the *Simcha* you have, should be because you're positive that things are going to turn around. That's the ideal. And you can do that if you work on it hard enough, by constantly, constantly talking to yourself, and constantly rehashing, (instead of rehashing your fears), rehash positives. Or make-believe, even if you feel nothing "Oh, everything's fine", and envision pictures of success.

If you can do that, and it won't kill you to do it, that's the ideal. Then, you're the man-for-the-job. Stay there, and you'll save a life. But if it's breaking you, then get out of the whole woods. Or, just simply go on being happy. There's so much going on in this world. This sick person is not the whole world; he's a prat. You've got a wife, you've got kids, you've got parents, you've got healthy, normal people all over the place. Stop focusing in that direction. Focus on all the good stuff. Focus that you are so nice, and you are so successful, you're etc., the *Ruchaniyus*, the *Gashmiyus*; sit on good things, and thank for them day and night. And then give a *Bracha* "The fact that I'm thankful for what's going on, should send a *Bracha* to that person"; and that person can possibly get better.

Of course, there's a better chance if you're focusing positive energy, i.e., *Bitachon* energy, on the *Matzav;* that's a preference. But anything *Simcha'dik* can bring tremendous *Nissim*; just simple *Simcha*. Say: "I'm giving *Simcha"*. "I don't have the energy to be: מִּצְטַעֵּר (in pain), that's not for me, I'm not capable". You can't go that way, it's going to kill you.

The power of your Simcha can save a life, without a question. I saw in the "Zichru Toras Moshe" weekly, where he brought one story after another, how positive energy saved people's lives (one story was about Litvaks, another from the Chassidim, they're all into it). Being with B'simcha can affect a Yeshua, even without Bitachon.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com