Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



וישלח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

## SPECIAL EDITION YOHRZEIT OF THE **ALTER OF** NOVARDOK **ZATZA**



BITACHON WEEKLY פרשת וישלח תשפ"ו

#### IN THIS ISSUE

- THE GREATEST OF ALL THREE AVOS WAS SUPER-STRONG IN FIGHTING THE YETZER HARA
- THE MAIN STRUGGLE BETWEEN YAAKOV AND EISAV IS IN RUCHANIYUS
- **GOING EXTREME IN** PRAISING HASHEM GETS YOU PREFERENTIAL **TREATMENT**
- EVEN A RASHA WHO IS **OVERLY THANKFUL CAN** COME OUT AHEAD
- SHOWING UNUSUAL THANKFULNESS IS A TICKET TO YESHUOS

- A PERSON'S IKAR MA'ALA IS HIS SHVIRAS HAMIDDOS
- BY BREAKING MIDDOS, **ESPECIALLY WITH THOSE** YOU DISLIKE, YOU COME **OUT AHEAD FOREVER**
- WHEN YOU GET MORE SINCERE IN TEFILA, THINGS START CHANGING
- STORIES OF NOVARDOK -17 KISLEV YOHRZEIT OF THE ALTER ZATZAL

The one who

struggles

with his

*Yetzer* (and

with Simcha)

is by far a

greater

person

## פרשת וישלח

#### וַיִּירָא יַעֲקֹב לב ח

### The Greatest of All Three Avos Was Super-Strong in Fighting the Yetzer Hara

Eisav commanded his son Elifaz to kill Yaakov. Elifaz was reluctant, and asked his

mother for her opinion. "My son, do not attempt to kill *Yaakov*. He is stronger than you, and he will slay you. If your father *Eisav* was not afraid for his life, he would pursue *Yaakov* himself, rather than delegate it to you". (*Chazal*¹). Indeed, *Rashi* says² that *Yaakov* was afraid that he'd kill *Eisav*. We also find that *Eisav* had 400 men with him, and *Yaakov* took nobody

with him. And *Chazal* are loaded with heroic stories how *Yaakov* and his sons, who were all super strong, wiped out 1000s of *Canaanim*, and not one of his sons was killed. (see *Ramban*<sup>3</sup>).

Yaakov singlehandedly removed the giant stone off the Be'er, which normally needed many people, like a person takes off a bottle cap! There is no: סָפֵק doubt that Yaakov was downright a Gibbor Atzum to say the least. So

why is he so afraid of *Eisav*? By the way, all the unusual *Gevura* that he had was a sign of his true strength, i.e., וֹבָי אֶת יִצְרוֹ, הַכּוֹבִשׁ אֶת יִצְרוֹ, that he overcame his own desires, and for sure the: בְּחִיר שֶׁבְּאָבוֹת greatest of all three *Avos* was super-strong in this area. Especially since he was in the same stomach as *Eisav HaRasha*, and he had a terrible big-brother as an example!

## The Main Struggle Between *Yaakov* and *Eisav* Is in *Ruchaniyus*

וְרְבְקָה אֹהֶבֶת אֶת יַעֲקֹב כהּ כּח *Rivka* loved *Yaakov*. I understood that loving each other was a sign of being connected in the same kind of

הרא"ש על התורה, נדפס לראשונה בליוורנו שנת ת"ר, פרשת בשלח, בדפוס ירושלים עמ' קעג, ד"ה ויבא עמלק) נמצא במדרש, עשו השביע את אליפז בנו להרג את יעקב לפי שרמהו מן הבכורה, ואמר לו, בני בכורי, אם תהרגהו תשוב לך הבכורה. **הלך אליפז נתייעץ עם תמנע אמו, והיא מנעתו ואמרה לו, בני, יעקב גבור ממך ויהרגך. ואביך הרשע, אם לא היה ירא ממנו פן אליפז נתייעץ עם תמנע אמו, והיא מנעתו ואמרה לו, בני, יעקב גבור ממך ויהרגף. ואבין הרשע, אם לא היה ירא ממנו פן יהרגהו, היה חפץ להורגו מידו יותר מעל ידי אחרים**. מה עשה אליפז כדי לקיים מצות אביו ושבועתו, הלך אל יעקב ונטל ממנו כל ממונו ועני חשוב כמת.

כיון שראה עשו שלא עשה אליפז מצותו, הלך לעמלק בן אליפז ואמר לו שיהרג יעקב. נתרצה עמלק לדברי זקנו עשו, ונשבע לו שיהרגנו. כששמעה תמנע הדבר הרע, הזהירה בו כמו שעשתה לאליפז, ולא קבל דבריה. אמרה לו, חוב גדול מוטל על זרעו של אברהם, כדכתיב ועבדום וענו אותם, ואם תהרג יעקב, הרי החוב מוטל עליך ועל זרעו של עשו, כי אתם מזרע אברהם. ולכך המתין עד אחר השעבוד, שנפרע החוב ויצאו ממצרים, ויבא עליהם להנקה משבועתו. והיינו דכתיב ויבא עמלק.

רש"י עה"פ וַיִּירָא יַעֲקֹב מְאֹד וַיַּצֶר לוֹ (לב ח) ויירא ויצר - ויירא שמא יהרג, **ויצר לו אם יהרוג הוא את אחרים**.  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> רמב"ן עה"פ וַיַּעֲנוּ בְנֵי יַעֲקֹב אֶת שְׁכֶם וְאֶת חֲמוֹר אָבִיו בְּמִרְמָה (לד יג) ואם נאמין בספר "מלחמות בני יעקב" (הוא ספר הישר) בא להם פחד אביהם כי נאספו שכני שכם ועשו עמהם שלש מלחמות גדולות, ולולי אביהם שחגר גם הוא כלי מלחמתו ונלחם בם היו בסכנה, כאשר יספר בספר ההוא. ורבותינו (ב"ר פ י) הזכירו מזה בפסוק אשר לקחתי מיד האמורי בחרבי ובקשתי (מח כב), אמרו נתכנסו כל סביבותיהם להזדווג להם, חגר יעקב כלי מלחמה כנגדן, כמו שכתב רש"י שם. אבל הכתוב יקצר בזה, כי היה נס נסתר, כי אנשים גבורים היו וכאלו זרועם הושיעה למו, כאשר קצר הכתוב בענין אברהם באור כשדים, ולא הזכיר מלחמת עשו עם החורי כלל, אבל הזכיר בכאן כי היה חתת אלקים על הערים אשר סביבותיהם, ולא נאספו כולם לרדוף אחרי בני יעקב, כי היו נופלים עליהם כחול אשר על שפת הים לרוב. וזה טעם "חתת אלקים", כי נפלה עליהם אימתה ופחד מן הגבורה אשר ראו במלחמה, ולכך אמר (לה ו) ויבא יעקב לוזה הוא וכל העם אשר עמו, להודיע שלא נפקד מהם ולא מעבדיהם איש במלחמה.

Avodas Hashem (similar to Dovid and Yonasan, who according to the Malbim<sup>4</sup>

loved each other because they shared the same high-level of Bitachon). Rivka was a Tzadekes despite Besuel, Lavan, and Aram; and Yaakov was Yaakov despite being in the same stomach as Eisav. That's why Rivka loved Yaakov, since they were the same type! And for the same reason: וַיִשְׂרָאֵל אָהַב אֶת יוֹסֶף מִכֶּל בָּנָיו לז ג Yaakov loved his son Yosef the most, because he knew that Yosef could be a *Tzadik* despite a terrible: סביבה environment. And indeed, Chazal praise<sup>5</sup> Yosef for being a Tzadik despite being alone in Mitzrayim.

Why does *Yaakov* tell *Eisav*: עָם לָבָן וֹ גַרְתִּי וְתַּרְיַ"ג מִצְוֹת שָׁמַרְתִּי l lived together with *Lavan*, yet I kept all

613 *Mitzvos*? What does *Eisav* care about *Taryag Mitzvos*? This is one: רַאְיָה proof I

have, that the fear that *Yaakov* had for *Eisav* was total *Ruchaniyus*. And it's known that he

was afraid of Eisav's superiority in

Kibud Av V'em. (Medrash<sup>6</sup>). We can add that Kibud Av specifically has a guarantee of: לָמַעַן יַאַרְכוּן יָמֵיך Arichus Yamim (long life). So when you're at a war with a person who has the Segula of Arichus Yamim, you're scared! In Slabodka, they made a big shpiel out of Eisav, since for sure it's not so simple being brought up in Yitzchok Avinu's house. example. R' Isaac Sher Zatzal pointed out<sup>7</sup> that Eisav killed the big Rasha, Nimrod who had thrown his Zeide, Avraham into the furnace. We also know that Dovid was called an Admoni since he was similar to Eisav; i.e., both are bloodthirsty. But Dovid channeled

his lust for bloodshed in killing *Pelishtim*. (*Chazal*<sup>8</sup>). \*\*\*\*\*\*

Oil
symbolizes
"being
higher" since
it floats on
top of all
other liquids.
Even if you
mix oil with
other liquids,
the oil
always floats
back up. It is
independent
and alone

^ מלבים עה"פ וְנֶפֶשׁ יְהוֹנָתָן נִקְשְׁרָה בְּנֶפֶשׁ דָּוִד וַיֶּאֱהָבֵהוּ יְהוֹנָתָן כְּנִפְשׁוֹ (שמואל א, יח א) נִקְשְׁרָה נֶפֶשׁ יְהוֹנָתָן בְּנֶפֶשׁ דְּוִד וַיֶּאֱהָבֵהוּ יְהוֹנָתָן כְּנַפְשׁוֹ (שמואל א, יח א) נִקְשְׁרָה נֶפֶשׁ יְהוֹנָתָן בְּנֶפֶשׁ דְּוִד וּיָאֱהָבֵהוּ יְהוֹנָתָן כְּנֵפְשׁוֹ, שמצד רוח הגבורה והקדושה היה קשר והתחברות בנפש, כי הדומה ימשך וישתוקק אל הדומה, וַיֶּאֱהָבֵהוּ יְהוֹנָתֶן כְּנֵפְשׁוֹ, ר"ל שלא היתה אהבת הערב או המועיל, רק אהבה עצמיית שיאהב הטוב את הטוב, והיתה האהבה כנפשו, שהיא האהבה הַעזה שאין למעלה ממנה.

⁵ רש"י בפרשת ויחי עה"פ וַיִּשְׁתַּחוּ יִשְׂרָאֵל עַל רֹאֹשׁ הַמִּטָּה (מז לא) על שהיתה מטתו שלימה ולא היה בה רשע שהרי יוסף מלך הוא **ועוד שנשבה לבין הגוים והרי הוא עומד בצדקו**.

<sup>6</sup> בראשית רבה (עו ב) וַיִּירָא, שלא יהרוג, וַיַּצֶר לוֹ, שלא יהרג. אמר, כל השנים הללו יושב בארץ ישראל, תאמר שהוא בא עלי מכח ישיבת א"י. כל השנים הללו הוא יושב ומכבד את הוריו, **תאמר שהוא בא עלי מכח כיבוד אב ואם**. (פירוש, **מה שנתיירא** מעשו אף על פי שכבר הבטיחו ה' **מפני שהיה לו זכות ישיבת ארץ ישראל וכבוד הוריו** מה שלא היה ליעקב. יפה תאר).

3

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> לקט שיחות מוסר (חלק ראשון, מאת אדמו"ר הגאון הצדיק מרן רבי יצחק אייזיק שר זצ"ל, ראש ישיבת כנסת ישראל סלבודקה, מהדורא שניה מורחבת ב"ב תשנה, עמ' קיד) ואיסור שפיכות דמים שעבר עשיו, הנה בדעת זקנים לבעלי התוספות (כה ל) נתפרשה מהותה של אותה שפ"ד: "שאותו היום הרג לנמרוד שנלחם עמו, כי כאשר התחיל עשו לצוד בשדה, מצאו נמרוד שהיה גיבור ציד, ואמר לו שאין שום אדם רשאי לצוד בשדות אלא הוא, ולקחו יום מלחמה, ובא עשו ונטל עצה מיעקב, ואמר לו, כל זמן שיהיה נמרוד לבוש בגדיו החמודות לא תוכל לו, אך תאמר לו שיפשיטם אז תוכל לו, וכן עשה והרג את נמרוד". ועתה הן יש לנו לשאול, מי סיבב הריגת נמרוד, עשו בידיו, או יעקב בעצתו, והלא בלי עצתו של יעקב לא היה בכחו של עשו להתגבר על נמרוד, שהיה לבוש הבגדים החמודות, ויותר חלקו של יעקב בהריגת נמרוד מחלקו של עשו. אכן לא היה משום איסור בהריגתו של נמרוד שהמריד את כל העולם על הקב"ה, והוא שהפיל את אברהם אבי אביהם לתוך כבשן האש, איסור בהריגתו של נשו איך להתגבר עליו ולהרגו למען בער את הרע מקרב הארץ וידי עשו שהוציאו את פסק דין של יעקב אל הפועל עשו תושייה במצות ובערת הרע מקרבך.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> בראשית רבה (סג ח) אַדְמוֹנִי (תולדות כה כה) אמר רבי אבא בר כהנא, כאלו שופך דמים, וכיון שראה שמואל את דוד אדמוני, דכתיב (שמואל א טז יב) וַיִּשְׁלַח וַיְבִיאֵהוּ וְהוּא אַדְמוֹנִי, נתיירא ואמר אף זה שופך דמים כעשו. **אמר לו הקב"ה: עִם יְפֵה עֵינַיִם**,

### Going Extreme in Praising Hashem Gets You Preferential Treatment

For sure there was much more in common.

The Gemara says9 that Shaul after one sin, he lost his Malchus, and Dovid, after two sins didn't lose his Malchus, since Hashem was with him and he got special favoritism treatment. The Gevuras explains<sup>10</sup> that *Dovid* got this special treatment because he was extreme in his praising Hashem, and he even sang over his troubles, like it says: אָם חַסָד אֲשִׁירָה, אָם מִשַּׁפַּט אֲשִׁירָה If I get *Chesed* I will sing; if I get retribution I will sing. Dovid sings to Hashem not only when life is comfortable, but even when he has difficulties. He also

A Yid should be so deeply involved in Shaar HaBitachon and thanking Hashem to the extreme, until he "gets out of hand" with his unending Simcha

complained about it<sup>11</sup>.

He was extreme in praising Hashem. Notice how *Yaakov* said: ישׁ לִי כֹ**ל** וישׁלח לג יא I have

EVERYTHING, and Eisav said: עָּי וּשלּח לגּ טּ וֹ have MOSTLY everything. Although the Chofetz Chaim Zatzal points out¹² how a Tzadik like Yaakov feels he has it all and is total Sameach B'chelko. Yet, Rashi says¹³ that when Eisav said: עָּשׁ לִי רֶב וִישׁלַח לגּ טּ וֹ have MOSTLY everything, it doesn't mean that he's still missing. It means that he is such a Baal Ga'ava that he says he has more than he needs.

Even A Rasha Who Is Overly Thankful Can Come Out Ahead Perhaps we can be: דוֹרֵשׁ לְשָׁבַח see Eisav in a good light. Eisav and Dovid

danced excessively, until his wife, Michal

עשו מדעת עצמו הוא הורג, אבל זה מדעת סנהדרין הוא הורג.

<sup>9</sup> יומא כב ב, אמר רב הונא, כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמריה סייעיה, שאול באחת ועלתה לו, דוד בשתים ולא עלתה לו (ופירש"י כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמרא סייעיה - כמה סמוך ומובטח, ואין צריך לחלות ולדאג מכל רעה, מי שהקדוש ברוך הוא בעזרו, שהרי מצינו שאול נכשל באחת ועלתה לו לרעה לקונסו מיתה, לבטל מלכותו, ודוד נכשל בשתים ולא עלתה לו לרעה).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> גבורת ארי (על מסכת יומא, מאת כבוד הגאון הגדול חסיד האמיתי שר התורה רבינו אריה ליב זצוקללה"ה אב"ד דק"ק מיץ בעל מחבר ספר שאגת אריה וטורי אבן, יומא כב ב) כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמרא סייעיה, המאמר הזה מבהיל להניא לב חסר האמונה לומר ח"ו לית דין ולית דין אלא במזלא תליא וחלילה חלילה לחשוב כן והחושב כן אין לו חלק באלקי ישראל ובתורתו, וכוונת המאמר דמריה סייעיה מחמת רוב מעשים טובים ודוד היה (מדוכה) (מרובה) במעשים טובים ביותר ושירותיו וזמירותיו יוכיחו ובכל צרותיו היה מזמר ומשבח כמבואר בספר תהלים, והיה דבוק בה' ומקבל הרעה באהבה ומברך עליה כדרך שמברך על הטובה כדכתיב חסד ומשפט אשירה לך אם חסד אשירה ואם משפט אשירה, וכתיב בה' אהלל דבר באלקים אהלל דבר בין במדת רחמים בין במדת הדין אשירה כדדרשינן פ"ט דברכות (ס ב), ונקרא נעים זמירות ישראל וכתיב חצות לילה אקום להודות לך וכתיב שמרה נפשי כי חסיד אני וכדדרשינן ריש פרק קמא דברכות (ד א) ומצינו שהיה מבזה את עצמו לכבוד המקום בעלותו את הארון עד שאמרה לו מיכל בת שאול.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> שמואל ב, ו יג-כג, וַיְהִי כִּי צָעֲדוּ נִשְּׁמִי אֲרוֹן ה' שִׁשָּׁה צְעָדִים וַיִּזְבָּח שׁוֹר וּמְרִיא. וְדָוֹד מְכֶרְכֵּר בְּכָל עֹז לִפְנֵי ה' וְדָוֹד חָגוּר אֵפוֹד בְּדִּד וְכָל בֵּית יִשְׂרָאֵל מַעֲלִים אֶת אֲרוֹן ה' בָּתְרוּעָה וּבְקוֹל שׁוֹפָר. וְהָיָה אֲרוֹן ה' בָּא עִיר דָּוִד וּמִיכל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד הַחַלוֹן וַתְּרֶא אֶת הַמֶּלֶךְ דָּוִד מְפָדֵּז וּמְכַרְכֵּר לְפְנֵי ה' וְתָּבֶז לוֹ בְּלְבָּה. וַיִּשְׁב דְּוֹד לְבָרֵךְ אֶת בֵּיתוֹ וַתַּצֵא מִיכַל בַּת שְׁאוּל לְקְרָאת דְּוֹד וְתָּאמֶר מָה נִּכְבַד הַיּוֹם מֶּלֶךְ יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר נִגְלָה הַיּוֹם לְעֵינֵי אַמְהוֹת עֲבָדִיו כְּהִגְּלוֹת נִגְלוֹת אַחַד הָרֵקִים. וִיּאֹמֶר דְּוִד אֶל דְּוֹד וְתֹּאמֵר מְחִר בְּיִם מֵּלֶךְ יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר נָגְלָה הַיּוֹם לְעֵינֵי אַמְהוֹת עֲבָדִיו כְּהְגָּלוֹת נִגְלוֹת אַחָד הָרָקִים. וִיּאמֶר דְּוִד עָל עם ה' עַל יִשְׂרָאֵל וְשִׁחַקְתִּי לְפְנֵי ה'. וּנְקַלֹתִי עוֹד מִזּאֹת וְהָיִיתִי שְׁרָאֵל בָּיתוֹ לְצָוֹת עִם הָאֲמָהוֹת אֲשֶׁר אָמֵרְתָּ עִמְם אָכֶבֶּדָה. וּלְמִיכַל בַּת שְׁאוּל לֹא הָיָה לְהְּיָד עִד יוֹם מוֹתָה.

חפץ חיים על התורה (ביאורים ופירושים לחמשה חומשי תורה שנאמרו מפי רבינו הגדול, הגאון הצדיק מרן ר' ישראל מאיר הכהן זצוק"ל, נערך ונסדר ע"י הרב שמואל גרינימן, הוצאה שניה בני ברק תשי"ד, עמ' עו) וַיּאמֶר עַשָּׂו יֶשׁ לִי רָב (לג ט) וַיִּאמֶר יַעֲקֹב וגו' וְכִי יֻשׁ לִי כֹל (לג י-יִא) ועיין ברש"י ז"ל. ואפשר גם לומר, כי בשני פתגמים הללו הביעו שניהם את השקפותיהם על העולם הזה. עשו אמר "יש לי רב", כלומר אמנם יש לי הרבה, אבל מי שיש לו מנה רוצה מאתים, ויעקב אמר "יש לי כל", כלומר לא חסר לי מאומה. עשו נתן עיניו בממון ובחמדת העולם, ויעקב הסתפק במה שיש לו.

<sup>.</sup>רש"י עה"פ יֶשׁ לִי כֹל (לג יא) כל ספוקי. <mark>ועשו דבר בלשון גאוה, יש לי רב יותר ויותר מכדי צרכי.</mark>

Bitachon Weekly פרשת וישלח תשפ"ו

The reward of

Kibud Av v'Em

is: לְמַעַן יַאַרְכוּן יַמֵיך

long life!

A loud and clear

message: Giving

and respecting

others means

gaining for

yourself! Like the

Alter of

Novardok saíd:

כּל הַנוֹתֵן נוֹטֵל

all those "givers"

are really

"receiving"

both had similarities, and extremism was one of them. Just like *Dovid* was overly thankful, perhaps *Eisav* was also like that, and for this

reason, at first he refused what Yaakov wanted to give him. And maybe this Midda caused Yaakov to fear him. Notice how Dovid could sin double and still not lose his Malchus because of this Midda. And Eisav, despite his sins, could Chas V'shalom come out ahead; Yaakov is in trouble.

Why indeed is *Kibud Av* so special that it causes: אַרִיכוּת יָמִים long life? Because the entire essence of the *Mitzva* is being thankful to the people who created you. This fits like a glove with the *Midda* of being overly thankful to Hashem, and indeed, *Eisav* was extreme in his *Kibud Av*, and *Chazal* praise him for this 14. Now we understand why

### Showing Unusual Thankfulness Is a Ticket to Yeshuos

Yaakov also says: יָשׁ לִי כֹּל וישׁלח לג יא I have EVERYTHING; but being more and more excessive in thankfulness can make the difference. Like indeed, the Sha'agas Aryeh says that Dovid was acquitted from Onesh

(punishment) because of his **extreme** in thankfulness. **Despite your thankfulness to Hashem, it may not be extreme enough.** I

have many stories where people thanked to the degree that they made believe that they didn't even want a Yeshua at all, and then the Yeshua came.

Despite being the worst Rasha, when Eisav goes extreme in Kibud Av (putting on special clothing, etc.) he is showing unusual thankfulness which is a ticket to Yeshuos L'maala Min HaTevah. For good reason, did Yaakov choose Yehuda to be Melech, since his very name and essence is Hoda'ah, and only this Midda is the Yesod and the Kiyum (perpetuation) of Klal Yisroel, the "Jew"! And Yehuda produced a Dovid, who indeed had an Eisav disposition, which

he channeled in the right direction.

### וַתָּמָת רָחֵל וַתִּקָּבֵר בְּדֶרֶךְ אֶפְרָתָה הָוֹא בֵּית לָחֶם לה יט A Person's Ikar *Ma'ala* is his *Shviras* HaMiddos

My *Rabbeim* have kept telling me in the name of the *Gr"a*<sup>15</sup>: עִיקֶר חִיוּת הָאָדָם שְׁבִירַת הַמִּדוֹת the main existence of a person is for *Shviras HaMiddos*. And the *Chasidishe Seforim* are loaded with this concept<sup>16</sup>. Why do we need

<sup>14</sup> בראשית רבה (סה טז) וַתִּקַח רְבְקָה אֶת בִּגְדֵי עֵשָׂו בְּנָהִּ הַנֶּדֹל הַחֲמֻדֹת (כז טו) מה שחמד מנמרוד והרגו ונטלן, הה"ד (משלי יב יב) חָמֵד רָשָׁע מְצוֹד רָעִים, אֲשֶׁר אִתָּהּ בַּבְּיִת, שבהן היה משמש את אביו. א**ר"ש בן גמליאל. כל ימי הייתי משמש את אבא**, ולא שמשתי אותו אחד ממאה ששמש עשו את אביו. אני בשעה שהייתי משמש את אבא הייתי משמשו בבגדים מלוכלכין, ובשעה שהייתי יוצא לדרך הייתי יוצא בבגדים נקיים, אבל עשו בשעה שהיה משמש את אביו לא היה משמשו אלא בבגדי ומלכות, אמר, אין כבודו של אבא להיות משמשו אלא בבגדי מלכות, הה"ד אֲשֶׁר אִתָּהּ בַּבְּיַת, כמה נשים היו לו, ואת אמרת אֲשֶׁר אִתָּה בַּבִּית, אלא דהוה ידע מאי עובדיהון.

<sup>15</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחֲזֵק בַּמּוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְּרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

5

<sup>16</sup> ישמח משה (בפרשת בשלח עה"פ וַיָּשָׁב רַהַיָּם לְפְנוֹת בֹּקֶר לְאֵיתָנוֹ, יִד כז) הנה נ"ל לפרש מה שאמרו רז"ל (ברכות יח א) צדיקים במיתתן קרוים חיים, רשעים בחייהם קרוים מתים. כי מבואר כי החיות של הכל הוא אורו ית"ש המתלבש בלבושים

to be told again and again in our Seforim HaKedoshim? Take a look at where everybody is running for Yeshuos; i.e., Kever Rochel. R' Dovid Bleicher Zatzal was there, and he said<sup>17</sup> that he had more His'orerus there than at the R' Dovid Bleicher Kosel HaMaaravi. \*\* with his son

This is because the whole *Ikar Ma'ala* of *Rochel* was her *Shviras HaMiddos*, and for this reason she is available for *Klal Yisroel* to daven.



And according to *Chazal*<sup>18</sup>, she saved us when the *Avos* and no one else could save us. Even the *Ma'aseh* of the *Akeida* wasn't enough; but giving away your own husband in order not to embarrass your sister, this is the peak of breaking *Middos*, and to *Leah*, who was her *Tzara* and her competitor! \*\*\*

### Jealousy Is the Yesod of All Bad Middos

When Avrohom and Yitzchok were on the way to the Akeida, the Satan tried

וצמצומים רבים, כאמור (נחמיה ט ו) ואתה מחיה את כולם. והנה המרוחקים נקראים מתים בגדר המקורבים, כי עיקר ענין החיות הוא הארתו ית"ש, והבן. והנה הארתו ית"ש הוא רק למי שנתבטל נגדו ית"ש, כמבואר בספר תניא ממש בכל הספר, והנה מבואר דביטול זה יש בו מדריגות עד אין ערך, ואברהם, דוד, ומשה יוכיחו, ולמטה מהן מדריגות בביטול זה עד אין שיעור, והנה שבירת הטבע או התאוה, היא גם כן ביטול והיא מיתה לכח המתאוה בעת ההיא, ועל ידי זה מושך כח וחיות, כי אתכפיא ס"א ואורו ית"ש מתגלה. והיינו במיתתן קרוים חיים, היינו על ידי מיתתן, וההיפך ברשעים, והבן. ועל פי זה ששבירת כח המתאוה היא מיתתו, יובן אמרם (ברכות סג ב) בפסוק (חקת יט יד) זאת התורה אדם כי ימות באהל, דדרשו אין התורה מתקיים אלא במי שממית עצמו עליה, דר"ל ששובר וממית תאותו בשבילה, כמו תאות השינה ותאות האכילה, והבן. זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, עמ' קי) בהיותי בארץ ישראל נוכחתי כי ליד קבר רחל נפגשים באפיה של רחל, ואפיה הוא מסירת הסימנים לאחותה, התעוררות יתר לבכי מאשר ליד הכותל המערבי. ליד קבר רחל נפגשים באפיה של רחל, ואפיה הוא מסירת הסימנים לאחיתה. זו היא פרישות! איש לא ידע מגדלות הפעולה, הכל הוטל על שכמה, והנה בשיא החגיגיות מסרה הכל לאחיתה. זו היא פרישות! איש לא ידע מגדלות הפעולה, הכל הוטל על שכמה, והיא עצמה עזרה והשלימה במסירת הסימנים, ורק אז התחמקה ועזבה הכל לזולתה.

<sup>18</sup> איכה רבה (פתיחתא כד) באותה שעה היה הקב"ה בוכה ואומר, אוי לי על ביתי, בני היכן אתם, כהני היכן אתם, אוהבי היכן אתם, מה אעשה לכם, התריתי בכם ולא חזרתם בתשובה. אמר הקב"ה לירמיה, אני דומה היום לאדם שהיה לו בן יחידי, ועשה לו חופה ומת בתוך חופתו, ואין לך כאב לא עלי ולא על בני, **לך וקרא לאברהם ליצחק וליעקב ומשה מקבריהם שהם יודעים** לבכות, אמר לפניו רבש"ע איני יודע היכן משה קבור? אמר לו הקדוש ברוך הוא, לך עמוד על שפת הירדן והרם קולך וקרא: בן עמרם, בן עמרם, עמוד וראה צאנך שבלעום אויבים! מיד הלך ירמיה למערת המכפלה ואמר לאבות העולם עמדו שהגיע זמן שאתם מתבקשין לפני הקב"ה, אמרו לו, למה? אמר להם איני יודע, מפני שהיה מתירא שלא יאמרו בימיך היתה לבנינו זאת, הניחן ירמיה ועמד על שפת הירדן וקרא בן עמרם בן עמרם עמוד הגיע זמן שאתה מבוקש לפני הקב"ה, אמר לו מה היום מיומים שאני מבוקש לפני הקב"ה? אמר לו ירמיה איני יודע, הניחו משה והלך אצל מלאכי השרת שהיה מכיר אותן משעת מתן תורה, אמר להם, משרתי עליונים, כלום אתם יודעים מפני מה אני מתבקש לפני הקב"ה? אמרו לו, בן עמרם, אי אתה יודע שבית המקדש חרב וישראל גלו? והיה צועק ובוכה עד שהגיע לאבות העולם, מיד אף הם קרעו בגדיהם והניחו ידיהם על ראשיהם והיו צועקים ובוכין עד שערי בית המקדש וכו' וכו', מיד פתח אברהם לפני הקב"ה ואמר רבש"ע למאה שנה נתת לי בן וכשעמד על דעתו והיה בחור בן שלשים ושבע שנים אמרת לי העלהו עולה לפני ונעשיתי עליו כאכזרי ולא ריחמתי עליו. אלא אני בעצמי כפתתי אותו, ולא תזכור לי זאת ולא תרחם על בני? **פתח יצחק ואמר** רבש"ע כשאמר לי אבא אלקים יראה לו השה לעולה בני, לא עכבתי על דבריך, ונעקדתי ברצון לבי על גבי המזבח, ופשטתי את צוארי תחת הסכין, ולא תזכור לי זאת ולא תרחם על בני? **פתח יעקב ואמר** רבש"ע לא עשרים שנה עמדתי בבית לבן, וכשיצאתי מביתו פגע בי עשו הרשע ובקש להרוג את בני, ומסרתי עצמי למיתה עליהם, ועכשיו נמסרו ביד אויביהם כצאן לטבחה, לאחר שגדלתם כאפרוחים של תרנגולים וסבלתי עליהם צער גידול בנים, כי רוב ימי הייתי בצער גדול בעבורם, ועתה לא תזכור לי זאת לרחם על בני? **פתח משה ואמר** רבש"ע לא רועה נאמן הייתי על ישראל ארבעים שנה, ורצתי לפניהם כסוס במדבר, וכשהגיע זמן שיכנסו לארץ גזרת עלי במדבר יפלו עצמותי, ועכשיו שגלו שלחת לי לספוד ולבכות עליהם וכו' וכו'. **באותה שעה קפצה רחל אמנו** לפני הקב"ה ואמרה, רבש"ע גלוי לפניך שיעקב עבדך אהבני אהבה יתירה, ועבד בשבילי לאבא שבע שנים, וכשהשלימו אותן שבע שנים והגיע זמן נשואי לבעלי, יעץ אבי להחליפני לבעלי בשביל אחותי, והוקשה עלי הדבר עד מאד, כי נודעה לי העצה, והודעתי לבעלי ומסרתי לו סימן שיכיר ביני ובין אחותי כדי שלא יוכל אבי להחליפני, ולאחר כן נחמתי בעצמי וסבלתי את תאותי ורחמתי על אחותי שלא תצא לחרפה, ולערב חלפו אחותי לבעלי בשבילי, ומסרתי לאחותי כל הסימנין שמסרתי לבעלי כדי שיהא סבור שהיא רחל, ולא

פרשת וישלח תשפ"ו

turning into a lake! He told *Yitzchok* that his old father was senile, etc. The only thing that got *Yitzchok* a drop shaken up was when he was told that as soon as he is dead, then *Yishmael*, his competitor, will inherit his "toys". (*Medrash*<sup>19</sup>). The *Yesod* of all bad *Middos* is: קּנָאַת אִישׁ מֵרֵעֶהוּ קּהֹלת דּ דּ jealousy of the other person. From *Kayin* and *Hevel*, *Korach*, *Y'ravam ben Nevat*, all the antisemitism, and all the wars.

## By Breaking *Middos*, Especially with Those You Dislike, You Come Out Ahead Forever

All Tzaros and Churban comes from these Middos Ra'os. And this is why the Melech HaMoshiach (Dovid) is loaded with Ha'tavah B'makom Hakpada, i.e., Davka doing a favor (Ha'tavah) instead of being upset (Hakpada), and being nice to his competitors and his enemies. We have two major lessons in these Parshiyos: We have Rochel who teaches us that by breaking Middos, especially with those you compete and dislike, you come out forever ahead. Rochel, despite having only two sons (Yosef and Binyamin) becomes the official mother of Klal Yisroel, more than anyone.

## When You Get More Sincere in *Tefila*, Things Start Changing

And then we have *Leah* who taught us what *Tefila* can do. I was davening for a very important issue in my life, and for a year, my *Tefilos* did zero. When I came to these *Parshiyos*, I remembered how *Leah* lost her eyelashes as a result of her incessant crying and *Tefilos*, and I decided that the message for me is to be much more sincere in *Tefila*. So I started davening: בְּכֶל הַלֵּב with my whole heart, and things changed!

## **NOV**ARDOK

### רַבִּי יוֹסֵף יוֹזָל בֶּן שְׁלֹמֹה זַלְמָן הוֹרֹבִיץ Yahrtzeit of the *Alter* of *Novardok* יז כסלו תר"פ

SIMCHA AND BITACHON OF NOVARDOK This coming Sunday (17 *Kislev*) is the *Yahrtzeit* of R' Yosef Yoizel Horowitz *Zatzal*, the *Alter of Novardok*. The *Alter* could never bring himself to say: "This is mine". That's why he was so total *Simcha'dik* and relaxed. R' Isser Zalman Meltzer *Zatzal* said that the *Alter* was the *Gadol HaDor* (מַד בְּדָרֶא) in *Bitachon* and *Hefkeirus* (selflessness). \*\*
After finishing his *Hesped* on the *Alter*, R'

לע

עוד אלא שנכנסתי תחת המטה שהיה שוכב עם אחותי, והיה מדבר עמה והיא שותקת ואני משיבתו על כל דבר ודבר כדי שלא יכיר לקול אחותי, וגמלתי חסד עמה ולא קנאתי בה ולא הוצאתיה לחרפה, ומה אני שאני בשר ודם עפר ואפר לא קנאתי לצרה שלי, ולא הוצאתיה לבושה ולחרפה, ואתה מלך חי וקיים רחמן מפני מה קנאת לעבודה זרה שאין בה ממש, והגלית בני ונהרגו בחרב ועשו אויבים בם כרצונם! מיד נתגלגלו רחמיו של הקדוש ברוך הוא ואמר בשבילך רחל אני מחזיר את ישראל למקומן, בחרב ועשו אויבים בם כרצונם! מיד נתגלגלו רחמיו של הקדוש ברוך הוא ואמר בשבילך רחל אני מחזיר את ישראל למקומן, הדא הוא דכתיב (ירמיה לא יד-טז) כה אָמַר ה' קוֹל בְּרָמָה נִשְׁמָע נְהִי בְּכִי תַמְרוּרִים רְחֵל מְבַכָּה עַל בָּנֶיהָ מֵאֶרֶץ אוֹיֵב, וכתיב (שם) כֹּה אָמַר ה' מְשָׁבוּ קֹנִיךְ מִדְּמְעָה כִּי יֵשׁ שָׂכָר לִפְעֻלְּתֵךְ נְאֻם ה' וְשָׁבוּ מֵאֶרֶץ אוֹיֵב, וכתיב (שם) וְשַׁבוּ הַלָּבוּ הַלָּם לְגִבוּלָם.

<sup>19</sup> בראשית רבה (נו ד) בא לו סמאל אצל אבינו אברהם, אמר ליה סבא סבא איבדת לבך, בן שניתן לך לק' שנה אתה הולך לשחטו, א"ל ע"מ כן. אמר לו, ואם מנסה אותך יותר מיכן (ר"ל שיצוך לפגוע בעצמך) את יכול לעמוד (איוב ד ב) הֲנָסָּה דְּבֶּר אֵלֶיךְ תִּלְאֶה. א"ל ויתר על דין. אמר לו, למחר אומר לך שופך דם את חייב ששפכת דמו של בנך, א"ל ע"מ כן. וכיון שלא הועיל ממנו כלום, בא לו אצל יצחק, אמר לו, ברא דעלובתא (הזכיר עלבון אמו, שיכמרו רחמיו עליה) הולך הוא לשוחטך, א"ל ע"מ כן. אמר לו, א"כ כל אותן הפרגזיות שעשת אמך (כל אותם דברים חמודים שקנתה אמך. רש"י), לישמעאל שנאיה דביתה ירותא (לישמעאל סנאיה דביתא יפלו בירושה), ואתה אינך מכניס בלבך (ואתה אינך מכניס את זאת בלבבך. מת"כ), כד לא תיעול מילא כולא תיעול פלגא (כשאומרים לשון הרע, אם לא נכנס כולו נכנס חציו, כן יצחק. ותלמוד זה מתשובה שהשיב) הה"ד ויאמר יצחק אל אברהם אביו ויאמר אבי. אמרי יושר) כדי שיתמלא עליו רחמים.

Bitachon Weekly פרשת וישלח תשפ"ו

Isser Zalman turned to R' Leib Chasman Zatzal and asked: "Was I Maspid the Alter properly?" "No" he replied. "You forgot to mention that he was a Talmid Chochom Muflag".

The *Alter* would say<sup>20</sup>: **Some people make a** *K'negdo* **from an** *Ezer* (i.e., they don't appreciate the positive side of their wife, and they lose a good life, in favor of holding onto bad *Middos*). And others are **smart and make an** *Ezer* **from a** *K'negdo* since they learn how to enjoy working on themselves and growing.

### Turning Lemons into Lemonade

He taught how to turn a lemon into a

lemonade, to work on converting minuses into pluses. For example, when he would miss the train, would be happy, since he was so early for the next train. "The glass is half full instead of half empty".

יחדאל פיכל דולוי מפשטיין בייני על יעלוי לווי ביינין בייניין בייניין ביינין בייניין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין בייניין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין ביינין בייניין ביינין בייניין ביינין בייניין בייניין בייניין בייניין בייניין בייניין בייניין בייניין בייניין

Signatures of R' Yechiel Michel HaLevi Epstein, Rav of Novardok (author of Aruch HaShulchan), and R' Yosef Yoizel Horowitz (the Alter of Novardok), along with their shared stamp

This is the lifetime Avodas HaAdam. When a person lives like this, year after year his Simcha grows, since he is constantly finding new reasons to see good where he formally saw evil, and he grows and grows in his love and appreciation of Hashem's beautiful world!

Chazal say<sup>21</sup> that Dovid gave thanks to

Hashem for the fact that his greatgrandfather, *Boaz* didn't curse his Bubbie *Rus*, when she suddenly appeared to him in the middle of the night. Look how *Dovid* is allout to see only good, and to go back in his roots like this!

Dovid has nothing better to think about?? It's almost weird! Because Dovid was a true Melech who is above the stupidities of Olam HaZeh and all the kvetching. He had more Tzaros than any of us, but he was a big Baal Mussar who loved breaking Middos, and he came out ahead in Olam HaZeh and in Olam HaBah.

Don't think he didn't feel the pain of his many

misfortunes and his unpopularity. Surely he did. But he was a soldier who enjoyed a good against fight his own Yetzer Hara. instead of being small and petty and immature and

full of worry, and getting too involved in the stupidities and craziness of *Olam HaZeh* and its trials and pecklach. He was looking high-and-low for opportunities to prove how he could be positive despite the worst situation.

This is where the *Alter of Novardok* got his *Shita*. He writes a *Gevaldige Mussar Shmuess* about how *Nisyonos* are the best

אמרות ופתגמים (נדפס בסוף ספר מדרגת האדם, עמ' רלז בסוף הדף) חז"ל אומרים (יבמות סג א) אֶעֱשֶּׁה לּוֹ עֵזֶר כְּנֶגְדּוֹ (בַראשית ב יח) "זכה, עוזרתו, לא זכה, כנגדו". **אחד עושה מהעזר כנגדו, ואחד מצליח ועושה מהכנגדו, עזר**.

רות רבה (וֹ א) חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ עַל מִשְׁפְּטֵי צִדְקֶךְ (תהלים קיט סב) משפטים שהבאת על עמונים ומואבים, צִדְקֶרְ (תהלים קיט סב) משפטים שהבאת על עמונים ומואבים, וצדקות שעשית עם זקני ועם זקנתי, **שאילו החיש לה קללה אחת, מאין הייתי בא**, ונתת בלבו וברכה, שנאמר (רות ג י) בְּרוּכָה אַתּ לָה' בִּתִּי.

part of your life. If you read<sup>22</sup> that *Shtikel* (piece), your whole life will change, and you'll be laughing while others cry (like *Rabbi Akiva* who always laughed even when *Gedolei Yisroel* cried).

I heard in the name of R' Galinsky that the

Alter was looking for **Talmidim** who wouldn't be affected by their environment. He once sent four Talmidim to a city in the Baltic states to start Yeshivos. This area was a place which reeked from the Tum'ah of the notorious Haskalah. People asked the Alter why he wasn't afraid for their Ruchaniyus in such spiritually

בית יוסף"

בגאוהרדק

בגאוהרדק

שבור לבכלה פול וא אושי הגשן מתבד מות המון ובקליבה ב ב שנתקבל מ (ב (לתן (1772)) שנת הרצין בקבל ה מונות החוקת החויה חעמוד לו לחתברן בחיים צדובים בכבר חוד בעיר לו אישי ובנות אישי ובנות בעיר לו אישי ובנות אישי ובנות בעיר לו אישי ובנות החוקת החויה חעמוד לו להתברך בחיים צדובים בכבר חוד בעיר לו אישי וכנות הרציה ועמוד ברה הרציחה וכל מוכ פלה בעימוד ובכה בעודה ובכיח ובכל בעוד ובכל בעוד ובכל בעימוד ובכל בעימוד ובכל בעוד ובכ

Receipt from the Alter's Yeshiva in Novardok

dangerous area. The *Alter* said: "My *Talmidim* have such a fire of *Mussar* and

Yiras Shamayim, that the people in that area have no chance to stand up against them!"

### When Everyone Is Kvetching, In Novardok They Are Laughing

In the truly happy world of Novardok, they

would laugh and make a Leitzanus of the Yetzer Hara, like making fun of food (which they didn't have anyways) and the foolishness Kin'ah. Ta'ava. and Kavod. Nobody was going to fool them or impress them. They were solid people, and their Bitachon was real. יָהַי רָצוֹן שָׁיַחְזוֹר שֵטֶרָה לִיוֹשָׁנָה May it be Hashem's will

that the greatness of *Novardok* should return again to its original glory.

<sup>22</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר נקודת האמת פרק ד, עמ' רלז) כי הוא מרגיש מנוחת הנפש ושמחה עצומה בעת הנסיון, ואינו קורא זה נסיון אלא חיים, כי אז מוציא כל כחותיו וגבורתו ובטחונו בה' מן הכח אל הפועל, וזה תכלית החיים. וכל שיתמיד יותר הנסיון או שבא נסיון אחר ברציפות, אינו מרגיש זה לעול, ולמקרה רעה, שידחוק את השעה מתי תעבור, אלא אדרבא אז יתעורר כל הרוח חיים שלו, ואז הוא מרגיש כי הוא חי לפי דרך השלימות, והוא שבע רצון ללחום אז מלחמת היצר הנדמה לו כתלמיד חכם מה שבא אצלו בחשבונות מן הכתב והקבלה, ולא יניח את עצמו להתרפות ולהתפתה מהרהורי היצר, ואין לך רוח חיים גדול מזה, כי הרגשתו גבוהה מאד ושכלו מזוקק ומופשט מכל הנגיעות.

ושם (מאמר נקודת האמת, פרק ד, עמ' רלט ד"ה אלא) כי עיקר תועלת האדם הוא רק מן הנסיון, לכן קפץ עליו רוגזו של יוסף, כי רק מנסיונות רצופות ותכופות יתעלה האדם, כמו שאמר הכתוב (וירא כב יב) עַתָּה יָדַעְתִּי כִּי יְרֵא אֱלֹקִים אַתָּה, הרי שדוקא "עתה" נעשה לירא אלקים, כי הדעת האמתי לא היה חסר לו מקודם, אלא שהיה חסר לו הבפועל, וע"י הנסיון הוציא כחותיו מכח אל הפועל. לכן מיד כשבקש יעקב לישב בשלוה, היינו לנוח מעט מנסיונות רצופות, מיד קפץ עליו רוגזו של יוסף, לא בתור עונש, אלא בתור שמירה, שלא יטעה בדרכו, מפני שרק בנסיון הוא ההצלחה. וזהו מה שסיים המדרש "לא דיין לצדיקים שנוחלין עוה"ב, אלא שרוצין לישוב בשלוה בעוה"ז", לא מטעם עין רעה ח"ו, אלא מטעם שזהו כל ההצלחה שיעמוד בנסיון, וזהו כל הבחינה על אהבתו הטהורה לאלקים. ומפני זה צריך האדם להיות משתוקק הרבה לנסיונות רצופים ותכופים, כי רק המה האמצעים המגיעים את האדם למדרגות הגבוהות. וכמו שאי אפשר לאדם לעלות למגדל גבוה בלא סולם, כך א"א להגיע למדרגה גבוה בלא נסיון, וכיון שהנסיון הוא הדרך, לא דיין שנוחלין על ידם העוה"ב, והיו צריכין מפני זה לחבב הנסיונות ולהשתוקק אחריהם, ולסוף רוצים לישב בשלוה, שעובר במחשבתם ספקות בהדרך הזה, ואין מקום להרהור וספק, כי הוא דבר ודאי וברור כשמש שרק זו היא הדרך, כמו שאמר הכתוב (ויחי מט טו) וַיִּרְא מְנֻחָה כִּי טוֹב וגו' וַיֵּט שָׁכְמוֹ לְסְבֵּל, כי רק ע"י הסבלנות יגיע לחיים הרוחניים.



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

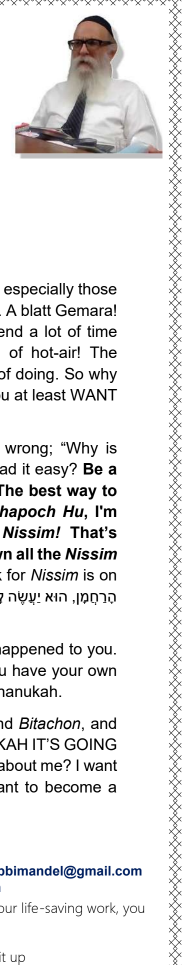
#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim

### Parshas Vayeitzei 5786

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 407749   | 4:32     | English  |
| 407750   | 4:47     | English  |
| 407751   | 5:26     | English  |
| 408499   | 42:33    | English  |
| 408505   | 3:43     | English  |
| 408506   | 4:37     | English  |
| 408507   | 4:43     | English  |
| 409639   | 41:31    | English  |

## Questions To Rabbi Mandel



#### **Preparing for Chanukah**

**Question:** What is the proper way to prepare for Chanukah?

**Answer:** Try to get ahold of *Seforim* on Chanukah, as many as you can; especially those that are aiming for *Bitachon*. And start with a blatt Gemara. That's Aleph. A blatt Gemara! For Heaven's sake! It's *Gan Eden* in this world. Sit and learn! But spend a lot of time learning *Mussar* on *Bitachon*. That's Chanukah. Or else, you're full of hot-air! The *Chashmonaim* did something that you would never do, or even dream of doing. So why are you getting so excited over them? You're not one of them! Would you at least WANT to be like them?

The next time someone yells at you; the next time something goes wrong; "Why is Hashem not listening to my *Tefilos*?" Do you think the *Chashmonaim* had it easy? **Be a** *Baal Bitachon* with your *Nisyonos* and laugh at them in the face! The best way to prepare for Chanukah is to say: "Eibishter, I'm expecting a *V'nahapoch Hu*, I'm already into Purim! I'm expecting just the opposite; i.e., big *Nissim!* That's Chanukah! Spend the whole Chanukah expecting *Nissim!* Write down all the *Nissim* you'd like. R' Matisyahu Solomon *Zatzal* said that the only time we ask for *Nissim* is on Chanukah. If you forget Al *HaNissim* in bentching, we say: הַּרַחְמָן, הוּא יַעֲשֶׂה לְנוּ נִסִים וְנִפְלְאוֹת (and the only guy who says it is the "nebach" who forgets!)

So sit there and become *Nissim* prone. Write down all the *Nissim* that happened to you. Write down all the *Mof'sim* that YOU have (not what "Mandel" has). You have your own *Nissim*. Write them all down, all the *Nissim* you had in your life; that's Chanukah.

The real Chanukah is to "Horveh" (concentrate intensely) on *Emuna* and *Bitachon*, and to be מַּתְעַקּשׁ determined that the things that are "never" working CHANUKAH IT'S GOING TO WORK! And relate to *Matisyahu Cohen Gadol*; say "*Matisyahu*, how about me? I want to be like you, too!" "I also want to be like you, in my own way!" I want to become a champion to fight my own *Yetzer Hara*!"

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via Zelle to weeklybitachon@gmail.com

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up