
 שלח ב

Rabbi Mandel Partnership Dedicated 

 לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה

 לזכות ר' מאיר בן לאה 

    

This week’s Bitachon Weekly has been 

dedicated L'zecher Nishmas a Chashuva 

Talmid of Novardok in Bialystok 

 ר מרדכי זאב ליביקר "יוחנן ב ירב

 (סטאקיביאל  –רדוק התלמיד נוב –ר' יוחנן אוסטרובר )

 כ"ח טבת תשס"ט 

 הצוה"צ מרת שרה בת ר' משה )רימנוב(   תוזוג ו

 ב' אדר תשס"ט 

 ה  " ב צ נ ת



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

1 
 

To receive Bitachon Weekly by email send a request 

to: weeklybitachon@gmail.com 

And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com 

         For Dedications call  

             (732) 363 – 1180 

The Weekly Vaad can be heard 

 on Kol Halashon  

 (718) 906 – 6400 

   Option 1, 4, 93 

            www.kolhalashon.com 

               
And now available on: 

                         
 

             Bitachon Hotline 

           “A Life of Bitachon” 

              (732) 719 – 3898 

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 

Yiddish #122     Hebrew #222     English #322 

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by 

Rabbi Yaakov Shur  

 לזכרון עולם בהיכל ה'

 
 

 נחמן בן זאב קהת משה 
 יטלא בת יהודה 

 אהרן בן יהודה אריה הכהן 
 טאבא בת ביילא 

 שרגא פייבל בן משה יוסף 
 גבריאל בן פנחס 

 רחל בת נחמן 
 משה בן פנחס 

 
 

 שרה יהודית בת ביילא

 חיה פערל בת ביילא 

 לזכותן של

 

 לזכר נשמות

mailto:thenewbitachonweekly@gmail.com
mailto:bitajonsemanal@gmail.com


  

 

BITACHON 

WEEKLY 

ו תשפ"   בשלח  פרשת   

IN THIS ISSUE 

• THE HUMAN’S BITACHON IN HASHEM 
CAUSES MIRACLES 

• WHEN A PERSON FEELS BIG AND 
SECURE AND CHASHUV, THEN HE IS 
READY TO HELP OTHERS 

• LEARN TO BE SELF-SUFFICIENT AND 
ALWAYS PUMP YOURSELF 

• THE MORE YOU BELIEVE IN YOURSELF, 
THE BETTER YOU FUNCTION 

• WHEN A MAN FALLS, HE IS WORSE 
THAN AN ANIMAL, SINCE MORE WAS 
EXPECTED FROM HIM 

• WHEN BAD THINGS HAPPEN, WE TRY TO 
PLAY DOWN ANY NEGATIVES 

• DON’T GET CARRIED AWAY BY BIG 
SHOTS AND CHASHUVA PEOPLE WHO 
ARE ALL ZERO COMPARED TO HASHEM 

• A PERSON SHOULD BE COMPASSIONATE 
AND GIVING, JUST LIKE HASHEM 

• GETTING CARRIED AWAY WITH 
FRUMKEIT CAN HURT OTHERS AND 
YOURSELF IN THE PROCESS 

• THE ENTIRE WORLD IS ONE PIECE OF 
RACHAMIM AND EVEN THE WORST 
“DIN” AND MISFORTUNE REALLY HAS 
RACHAMIM BEHIND IT 

• RACHAMIM CANNOT EXIST WITHOUT 
DIN 

• THE REAL BAAL CHESED IS TOUGH 

• THE BEGINNING OF AVODAS HASHEM IS 
RECOGNIZING YOUR GREATNESS 

• I CAN’T TOLERATE THE FREEZING COLD - 

WHAT SHOULD I DO?  
• SHOVAVIM: YOUR DESIRE TO IMPROVE 

MAY BE YOUR GREATEST MA'ALA 

• STORIES OF NOVARDOK  

 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

2 
 

 

 

סַע מַלְאַךְ הָאֱלֹ יהֶם יםקִּ וַיִּ אַחֲרֵּ לֶךְ מֵּ סַע עַמּוּד   וַיֵּ וַיִּ

יהֶם אַחֲרֵּ   יד יט הֶעָנָן וַיַעֲמֹד מֵּ

The Human’s Bitachon in Hashem 

Causes Miracles 

RSRH Zatzal says1 that the sea is not to 

retreat before a Malach Elokim, 

but before human beings putting 

their trust in Hashem. And he says 

the same thing in the previous 

Passuk2, that it is the human 

being’s great trust in Hashem, and 

Moshe’s lifting his stick, which 

causes all the miracles! 

ינוּ בַ  יר משֶה וּבְמשֶה עַבְדּוֹ ה'וַיַאֲמִּ טו א –יד לא   אָז יָשִּ  

When A Person Feels Big and Secure 

and Chashuv, Then He Is Ready to Help 

Others 

The Me’am Lo’ez elaborates3 how especially 

the Eirev Rav didn’t really trust Moshe until 

now. We can suggest that this is M'ramez 

 
סַע מַלְאַךְ הָאֱלֹ  פירוש הגאון מוהר"ר שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ 1 שְרָאֵל וַיֵלֶךְ מֵאַחֲרֵיהֶם  קִּ וַיִּ פְנֵי מַחֲנֵה יִּ ים הַהֹלֵךְ לִּ

פְנֵיהֶם   סַע עַמּוּד הֶעָנָן מִּ ֹ   ,גיסוֹם יִּ יָ הַ   )יד יט(  וַיַעֲמֹד מֵאַחֲרֵיהֶםוַיִּ   ם חָ טָ בְ ים מִּ מִּ שָ הַ   שנוֹ י אֶ נֵּ י בְ נֵּ פְ א מִּ לָ אֶ   ,ים קִּ לֹאֱ הָ   ךְאָ לְ י מַ נֵּ פְ א מִּ ל
 .  ה' בַ 
סָעוּ   ה'וַיאֹמֶר    פירוש הגאון מוהר"ר שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ 2 שְרָאֵל וְיִּ צְעַק אֵלָי דַבֵר אֶל בְנֵי יִּ   אֶל משֶה מַה תִּ

מבלי שמשה עצמו או    ,משה סבר שה' ישמיד את פרעה ואת חילו כפי שעתיד הוא להשמיד יום אחד את חיל סנחריב   )יד טו( 
סָעוּ  . העם יעשו דבר שְרָאֵל וְיִּ צְעַק אֵלָי דַבֵר אֶל בְנֵי יִּ הצעד    . הישועה אכן תלויה עדיין בעם  , הוי אומר   , לכך באה התשובה מַה תִּ

בטחון המביא    . על ידי שיוכיחו את בטחונם בה'  , תחילה עליהם להראות שהם ראויים לישועה  . הראשון צריך לבוא מצדם
ורק אז יסלול ה' את    ,תחילה ילכו נא קדימה ויצעדו לתוך הים ללא חשש או דאגה   .לידי אומץ לב ולזריזות חסרת פחד במעשה

 הישועה.   דרך 
על ידי    , העם גם הם צריכים לפעול את חלקם   . לבדי אחולל את הישועה לא אני  )יד טז(    וְאַתָה הָרֵם אֶת מַטְךָעה"פ  שם  ו

  , ואני  . להעיד על טיבו של האירוע כמעשה ה'  ,לעשות את חלקך במטך חייב    , ואתה כשלוחי  , בה'  ןאומץ לב המלווה בבטחו
 . כך שהמצרים יעזו לבוא אחריך לתוך הים  , אפעל לצור במיוחד את צורת האירוע , לבסוף

ינוּ בַה' וּבְמשֶה עַבְדו , עה"פ  צא שכז, אות מעם לועז )שמות א, עמ'  3 שאין   )ש"ך ומהר"ם אלשיך(   ויש מי שמסביר  ( , יד לאוַיַאֲמִּ
  , כי תחילת ירידתם למצרים היתה לקיים את גזרת בין הבתרים   ,כי בודאי הם היו מאמינים מלכתחילה  , הכתוב מדבר בישראל

להיות    השעתיד הי  ,שמ"ה הם אותיות משה   ,כמ"ש רדו שמה   ,והם קיבלו במסורת מיעקב אבינו כי יהיו במצרים רד"ו שנה
ינוּ בַה' וּבְמשֶה עַבְדּוֹ  כאן הכתוב    אמרש ה  וז  . גואלם כי להם לא    ,ערב רב שיצאו עם ישראל ממצרים על ה סב  מו  הזוַיַאֲמִּ

לא    ןאבל הם עדיי   , אליהם ונתגיירו ומלו עצמם לאכול הפסח  פואלא בראותם את ישראל במעלה זו הצטר  ,היתה כל הקדמה 
אבל עכשיו שראו    ",ממצרים  נומה זאת עשית לנו להוציא"כי במעט צער שהיה להם כבר התלוננו על משה    ,היו חזקים ביהדותם 

 ו. התחילו להאמין בה' וכן במשה עבד  וף,הנס של קריעת ים ס
גְדַל משֶה וַיֵצֵא אֶל אֶחָיו )ב יא( והלא כבר כתיב    4 גְדַל הַיֶלֶד רש"י עה"פ וַיִּ הראשון לקומה והשני    , לעאיאבי  אמר רבי יהודה בר  ,וַיִּ

 .  שמינהו פרעה על ביתו , לגדולה 

that the Koach of singing such a beautiful 

Shira comes after Moshe feels trusted and 

respected. Notice how just before Moshe 

embarked on his life’s career to save people, 

it says: גְדַל משֶה וַיֵצֵא אֶל אֶחָיו ב יא  וַיִּ  Moshe “grew” 

and he went out to his brothers. 

Rashi says4 that this doesn’t mean 

just growing up. It means:  ִּהלָ דוּגְ ל  he 

became prominent, since Paroh 

gave him a top position. And in the 

same Passuk it says:   אֶחָיו אֶל  וַיֵצֵא 

בְלֹתָם שמות ב יא  וַיַרְא בְסִּ  he went out to 

his brothers to feel their pain. As 

soon as a person is big and secure and 

Chashuv, then he is ready to help others.    ** 

Many people don’t do much for the public 

since they lack self-esteem. Many times, they 

don’t even know of their Kochos. And here, 

Moshe sings the most beautiful Az Yashir 

only after:   'ינוּ בַה וּבְמשֶה עַבְדווַיַאֲמִּ  they trusted 

 

 

When you deal 

with Hashem 

and you work on 

Bitachon, Nissim 

are always 

available 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

3 
 

in Hashem and in His servant, Moshe. A 

person doesn’t always get the recognition he 

deserves, or that he would enjoy. And even if 

he does get a high-class position, or people 

in general respect him, he still may need 

plenty of self-pumping up. Always spend 

time reminding yourself of the great 

things you’re done, and all the 

Kochos you have. This will make 

you accomplish much more.          *** 

Learn To Be Self-Sufficient and 

Always Pump Yourself 

I heard that if a person didn’t like a 

Dvar Torah of R' Henoch Leibowitz 

Zatzal, he would say: ָיך  יְהַלֶלְךָ זָר וְלאֹ פִּ

כז   במשלי   If others praising you, good. 

יךָ) ,But if not )וְלאֹ( (פִּ  then let your own 

mouth do the job! (Gr”a5). You don’t need 

other people’s mouths always to build you up. 

Learn to be self-sufficient and always pump 

yourself; the more the better. And instead of 

Anava P'sula (misplaced humility), spend 

time thanking Hashem for making such an 

Adam Gadol as yourself.                                   **** 

This is not a joke! The more you do these 

 
רבא רמי: כתיב    ( נדרים סב א)ולא נודע מקורו(. אבל עיקר יסוד הדברים כתוב כבר בגמרא )  מימרא מפורסם בשם הגר"א  5
נְעֻרָיו, וכתיב    (מ"א יח יב ) יךָ? הא באתרא דידעי ליה, הא באתרא דלא ידעי    ( משלי כז ב)וְעַבְדְךָ יָרֵא אֶת ה' מִּ יְהַלֶלְךָ זָר וְלאֹ פִּ

   ליה. 
בספרא דחכמתא דשלמה מלכא הכי אמר, תלת סימנין אינון,    (דף קצג ב   , חלק ג)בספר הזהר  ועיקר הפשט בהפסוק כתוב כבר  

בְסֵפֶר חָכְמַת שְלֹמֹה הַמֶּלֶךְ כָךְ אָמַר: שְלֹשָה  )תרגום:    סימן לעבירה, ירקון, סימן לשטות, מלין, סימן דלא ידע כלום, שבוחי וכו'
ימָן לַעֲבֵרָה   ים הֵם; סִּ ימָנִּ שְטוּת    -סִּ ימָן לִּ ימָן שֶלאֹ יודֵעַ כְלוּם   -יֵרָקון. סִּ ים. סִּ ים  - דְבָרִּ יְהַלֶלְךָ זָר וְלאֹ   ( משלי כז ב)והא כתיב    (שְבָחִּ

יךָ,   ר"ל מותר אתה בעצמך לשבוחי, דקשה לזהר ל"ל ולא פיך, מדאמר יהללך זר ממילא ידענא "אבל אתה  )  ?ואם לא זר, פיךפִּ
לאו הכי, אלא אי לא הוי    (לבעל יסוד ושרש העבודה   ,בעצמך לא", אלא מדכתיב "ולא פיך" משמע כנ"ל. פי' קרני אור על הזוהר 

מאן דאשתמודע לך, אפתח פומך למללא באורייתא, ולאודעא מלי קשוט באורייתא, וכדין פתיחו דפומך באורייתא ישבחון מילך,  
  וינדעון מאן אנת, דלית מלה בעלמא דישתמודעון ליה לבר נש, אלא בזמנא דאפתח פומיה, פומיה הודע לבני נשא מאן הוא 

בְרֵי אֱמֶת בַתורָה, )תרגום:   יעַ דִּ יךְ לְדַבֵר בַתורָה וּלְהודִּ יר אותְךְ, פְתַח פִּ י שֶמַּכִּ ם אֵין מִּ יךְ בַתורָה יְשַבְחוּ    לאֹ כָךְ. אֶלָא אִּ תְחון פִּ וְאָז פִּ
יש אֶ  יעַ עַל הָאִּ י אַתָה, שֶאֵין דָבָר בָעולָם שֶמּודִּ י הוּאדְבָרֶיךְ וְיֵדְעוּ מִּ בְנֵי אָדָם מִּ יעַ לִּ יו מודִּ יו. פִּ זְמַן שֶפותֵחַ פִּ  .  ( לָא בִּ

, וגם בספר זרע רב, דרשות לכמוהר"ר מסעוד בן גנון זלה"ה שנגלה אליו אליהו זכור  (א סי' פד "ח) והכי איתא בשו"ת הרשב"א 
   . (דף קכג ע"ד, ד"ה והמפרשים ) לטוב, הנדפס בסוף שו"ת יכין ובעז 

,  ה"ה ראש ישיבת מיר ללשמואלביץ זצ   חיים ליב הלוי   רבימרן  את רבינו הגדול הגאון האמיתי מופת הדור  משיחות מוסר )  6
( הבה נתבונן בפרשת יפתח הגלעדי. בשעה שנלחמו בני עמון בבני  עמ' קז  רדיפת הכבוד )ב(   , א' קרח תשלגשיחה שנאמרה  

בְנֵי עַמּון"   לָחֲמָה בִּ ין וְנִּ יתָה לָנוּ לְקָצִּ פְתָח לְכָה וְהָיִּ ים  " ישראל, הלכו זקני גלעד "וַיאֹמְרוּ לְיִּ יבִּ ם מְשִּ לְעָד אִּ קְנֵי גִּ פְתָח אֶל זִּ וַיאֹמֶר יִּ
בְנֵי עַמּון   לָחֵם בִּ י לְהִּ י אֶהְיֶה לָכֶם לְראֹש  וכו'אַתֶם אותִּ פְנֵי  " ואח"כ כתוב   "אָנֹכִּ פְתָח אֶת כָל דְבָרָיו לִּ צְפָה  ה'וַיְדַבֵר יִּ שופטים יא  " )בַמִּּ

  . ואז ילחם להם עם בני עמון ,  מה שהתנה עמהם שישימוהו לראש עליהם  ר ומ לכ  , התנאי שביניהם   -   אֶת כָל דְבָרָיו  "י ופירש   ( יא-ו
י אֶהְיֶה לָכֶם לְראֹש"ת הכבוד  ש ל בקשין  נולכאורה לפנינו ע פחות    לו הרי אפי ש  ,אבל נראה שהמפרש כן אינו אלא טועה   ".אָנֹכִּ

things, the more you Shteig. And remember 

to ignore all those criticisms (by others, or 

your self-made criticisms). They are usually 

the #1 Yetzer Hara of our Dor (unless they 

are constructive).                                                ***** 

P.S. You may periodically need a major boost 

(especially on those rainy negative days, 

e.g., after some big Bizayon, or some 

gross mistake or Aveira, Chas 

V'shalom) and it is K'dai to spend a 

full hour recounting all the greatness 

that you possess. Make believe you 

were Niftar, and everyone is being 

Maspid you; especially all those 

many notorious exaggerators who 

turn everyone into a Tzadik Yesod 

Olam (and try to believe it). People 

who do this can actually live longer and 

happier (they don’t need to die in order to 

finally hear something nice at their Levaya 

about themselves!!)                                             ****** 

The More You Believe in Yourself, The 

Better You Function 

R' Chaim Shmuelevitz Zatzal has a major 

Yesod6 from the story of Yiftach. Yiftach 

Always 

appreciate 

and glorify 

yourself. 

You’ll 

come out 

ahead 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

4 
 

refused to help Klal Yisroel unless they 

accepted him as a leader. I know a top-notch 

speaker whom they were M'vazeh very badly 

the night before they asked him to speak, and 

before he spoke, he had the impression that 

they really didn’t want him, and were just 

doing him a favor. He told me that he 

Mamash couldn’t open his mouth because he 

was so insecure. So don’t worry about Shelo 

Li'shmah and looking for Kavod 

when necessary. The more you 

believe in yourself, the better 

you function.                           ******* 

If you insist on being really frum, 

you may end up with nothing. So 

there is a time and place to run 

after Kavod. Le’chatchila! 

L'havdil, with Hashem, if you have 

Bitachon in Him and you trust 

Him, then you go much further. 

טו א  סוּס וְרֹכְבוֹ רָמָה בַיָם  

When a Man Falls, He Is Worse 

Than an Animal, Since More 

Was Expected from Him 

The Passuk sounds like mainly 

the horse drowned. The person 

isn’t even mentioned; he is just a Tafel 

(secondary, i.e., the rider on top of the horse). 

It’s also interesting that the entire Shira 

begins with the drowning of a horse. We can 

suggest that this is a message, how a human 

can fall so much until he is worse than an 

animal, since more was expected from him, 

as opposed to an animal which has no 

Sechel. And indeed Mitzri'im are compared to 

 
יִּ  וְ לֵ כָ שבפחותים  בְ בו כָ   עַ בו תְ מִּ   ש בויֵ ם  ולעיני הכל פֶ ד  ישראל  , ה    , 'ה אלא שדיבר את דבריו לפני    , ולא עוד   . לא כל שכן שופט 

אלא יודע    ,ולא רדיפה אחר השררה  , ודאי לא בקשת כבוד היתה כאן   .ותם על הדבר הזהנד ביעֵ שהעמיד את הקב"ה כביכול לְ 
שהאימון שמאמינים    , ראל וישימוהו עליהם לראשששלא יעלה בידו לנצח את בני עמו אלא אם כן יאמינו בו י   יפתח   ה הי

וללחום את מלחמותיהם לנהלם  כח  הנותן בידו  ה טהורה  ונ כו  ךתו מהכבוד היתה    תומאחר שבקש  .העם במנהיגם הוא 
ואילו הוא    ,וכמדבר למען זולתו  ,גע בדבר כלל ו כאילו אינו נ,  ' הר את דבריו לפני  בֵ דַ יכול היה לְ   ,ולמטרת הצלת ישראל מלוחציהם

 . ונתעלה יפתח ועמד ממעל למדות האדם הנטועות בטבעו  ,בעיניו הגנות והשבח ה עצמו שו
 .  מי המגרש רשולא פי הרי זה לשון קצר   )י יא(  וַיְגָרֶש אֹתָם מֵאֵת פְנֵי פַרְעֹהרש"י עה"פ  7
רְאֹת אֶת הָאָרֶץ  רש"י עה"פ  8 רְאֹת אֶת הָאָרֶץ  הרואהוְלאֹ יוּכַל  (ה)י וְלאֹ יוּכַל לִּ  .  ולשון קצרה דבר  ,לִּ

horses, like it says: רְמָתָם ים זִּ רְמַת סוּסִּ יחזקאל כג    וְזִּ

 **           .their immorality is like that of horses כ

When Bad Things Happen, We Try to 

Play Down Any Negatives 

It can also be that the Torah is “playing down” 

and being:  ְגְ עֵ מַ מ הָ נוּט  םדָ אָ ת   (minimizing the 

shame of Man) by not openly mentioning his 

downfall. Similarly, it says:   וַיְגָרֶש אֹתָם מֵאֵת פְנֵי

יא  פַרְעֹה י   “he” banished them from before 

Paroh, and Rashi points out7 that 

some information is missing in 

the Passuk, since we don’t know 

who drove out Moshe and Ahron 

(it was Paroh himself). Indeed, 

it’s a major:  ְאי נַ ג  disgrace to say 

his name. And by Makkas Arbeh 

(grasshoppers) it says:  יוּכַל וְלאֹ 

הָאָרֶץ אֶת  רְאֹת  ה  לִּ י   “he” won’t be 

able to see the ground, and 

Rashi says8 that the Passuk 

leaves out the “person” who 

cannot see. Again, it’s a:  ְאינַ ג  

disgrace and an Onesh 

(punishment) not to see, and the 

Torah plays it down. Look how 

the Torah is careful to minimize 

a:  ְאינַ ג  disgrace when Onesh (punishments) 

happen.                                                                   *** 

And when Hashem told Noach to collect all 

the kosher and non-kosher animals by the 

Mabul, it says:  ן הַבְהֵמָה אֲשֶר אֵינֶנָה טְהֹרָה ז ח  וּמִּ  

the animals that are NOT Tahor, instead of 

saying  הַטְמֵאָה  the animals that are הַבְהֵמָה 

Tamei. Also, it says by a person who was 

killed by Bais Din and is hanged, that his body 

I know a person 

who had major 

failures in his 

life. He started 

writing tons of 

success stories 

(true and make 

believe) about 

himself, and his 

situation turned 

around. He did 

this for a long 

time 
 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

5 
 

must be taken down quickly:  ים אֱלֹהִּ לְלַת  קִּ י  כִּ

כג   תָלוּי כא  תצא  , because of the respect for a 

Tzelem Elokim. When bad things happen, we 

try to play down any negatives. And by Kriyas 

Yam Suf it says: י י אֲנִּ ם כִּ צְרַיִּ יד    'ה  וְיָדְעוּ מִּ

 Mitzrayim will know that I am ד

Hashem, and the Ibn Ezra says9 

that the Kriyas Yam Suf caused the 

drowning Mitzri'im to realize the 

greatness of Hashem while they 

were dying. Being aware of 

Hashem, even for a tiny second, 

is a giant Inyan, and perhaps for 

this they deserve the respect that 

the Torah emphasizes the horses 

drowning instead of them.             **** 

Don’t Get Carried Away by Big 

Shots and Chashuva People 

Who Are All Zero Compared to 

Hashem 

Also, the horse is a symbol of 

Ga'ava (Chazal10) and the Torah 

wants to emphasize how Hashem 

destroys Baalei Ga'ava. Similarly, it 

says: י ילֵּ טו טו  מואָב יאֹחֲזֵמו רָעַד  אֵּ  Mo'av’s heroes 

were seized with trembling, and: אֵילֵי means 

tough guys. Also, אֱדום  is a Lashon of אַלוּפֵי 

rulers and tough people; how they were all 

shaken by Kriyas Yam Suf. This is a major 

message: A person shouldn’t get carried 

away by Chashuva people, like doctors and 

rich people; even big Tzadikim. Az Yashir is 

 
י ה' )יד ד( הנשארים.  9 י אֲנִּ ם כִּ צְרַיִּ  כי אני ה'.   גם הנטבעים לפני מותםאבן עזרא עה"פ וְיָדְעוּ מִּ

ואוכל    ,ומואס את השינה  , ורוחו גסה  , ואוהב את המלחמה  ,אוהב את הזנות  : ששה דברים נאמרים בסוספסחים קיג ב,    10
ו' דברים נאמרו בסוס כו'. וזש"ה  וכתב המהרש"א )שם(    ויש אומרים אף מבקש להרוג בעליו במלחמה.   , ומוציא קמעה   , הרבה

הקב"ה    , כו'  ע"ש גאותו וכמ"ש פרעה נתגאה  הסוס שרוחו גסה והמצרי שנקרא רהב  דהיינו  וגו'  כי גאה גאה סוס ורוכבו
 . כדכתיב תהומות יכסיומו ירדו וגו'  ,שהוא גאה על גאים רמה והגביה אותן לזורקן למטה בים 

וכנגדן עין רעה ורוח גבוה ונפש רחבה, והן הקנאה והתאוה והכבוד. כי הקנאה ועין  וכתב הגר"א )אדרת אליהו, ישעיה ב ז(  
  . והתאוה הוא מנפש רחבה, ובראש התאוות כסף וזהב "ז. רעה תולדות נחש הקדמוני שקינא באדם הראשון, והוא ראש לכל ע 

   .  וכנגדן הסוס גאה שבבהמות , והכבוד הוא מרוח גבוה
י וְאַנְוֵהוּ  ,שבת קלג ב, דתניא   11 ספר   ,ציצית נאה  ,ושופר נאה   ,ולולב נאה  ,עשה לפניו סוכה נאה  .התנאה לפניו במצות,  זֶה קֵלִּ

  , הוי דומה לו ,וְאַנְוֵהוּ  , שאול אומראבא וכורכו בשיראין נאין.   , בלבלר אומן  ,בקולמוס נאה   ,וכתוב בו לשמו בדיו נאה , תורה נאה
 . . רש"י( ולשון אנוהו אני והוא, אעשה עצמי כמותו לדבק בדרכיו ) ה חנון ורחום יֵ אף אתה הֶ  , מה הוא חנון ורחום

a lesson in how all big shots are zero before 

Hashem, and indeed when we mention 

Yetzias Mitzrayim in davening we say that 

Hashem is:  ַאבותינו  יםאִּ גֵ   ילפִּ שְ מ עזרת   lowers the 

big shots.                                            ***** 

This is an Ikar lesson of Yetzias 

Mitzrayim: Don’t be Nis'pael from 

bigshots and super confident or 

very intellectual or major talents or 

Gevura or all kinds of Chitzoniyus. 

י   Externals are all שֶקֶר הַחֵן וְהֶבֶל הַיֹפִּ

baloney by Hashem. Become close 

to Hashem, and ignore all those 

colossal achievements of mankind, 

and don’t be Nis'pael from people; 

only be Nis'pael from Hashem. 

לַ  ירָה  גָאָה  ה'אָשִּ גָאֹה  י  א  כִּ טו   Only 

Hashem is: רָאוּי worthy for 

Hispa'alus. So spend more time 

with Him, and admire mainly 

Hashem, and don’t let all those 

Chashuva people impress you 

too much. 

י וְאַנְוֵּהוּ לִּ טו ב  זֶה קֵּ  

A Person Should Be Compassionate and 

Giving, Just Like Hashem 

The Gemara says11 that the word: ּוְאַנְוֵהו can 

be explained in two ways. The first Pshat is 

that a person should beautify himself before 

Hashem, by having a beautiful Lulav, Shofar, 

Tzitzis, and Sefer Torah, written Li'shmah, 

with nice ink, a nice quill, an expert Sofer, and 

Hashem 

intentionally 

makes a 

situation or a 

person scary 

like an “ogre” 

or a “bear”, to 

see if a person 

can dominate 

his mind with 

fear of 

Hashem, who 

is much 

stronger than 

anything 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

6 
 

wrapped in beautiful silks. When a person 

does a Mitzva in a nice way, he himself 

becomes a beautiful person. PS. Every 

Mitzva you do makes you a totally different 

person. The second Pshat (in the 

name of Abba Shaul) explains:  ּוְאַנְוֵהו 

to mean:   חַנוּן וְרַחוּם,  הֱוֵי דומֶה לו, מַה הוּא

וְרַחוּם חַנוּן  הֱיֵה  אַתָה   that a person אַף 

should be compassionate and giving, 

just like Hashem. An old Novardoker 

once advised his grandson to go to a 

Yeshiva that’s more like Abba Shaul 

than the Tanna Kamma (i.e., that is 

more into “kindness” than into 

“beautifying” Mitzvos).                                         ** 

Getting Carried Away with Frumkeit Can 

Hurt Others and Yourself in the Process 

More important than beautifying Mitzvos is 

 
שהרי    , נר ביתו קודם משום שלום ביתו   , או נר ביתו וקדוש היום   , היה לפניו נר ביתו ונר חנוכה רמב"ם הלכות חנוכה )ד יד(    12

( דְרָכֶיהָ  יז   שנאמר )משלי ג  ,שכל התורה ניתנה לעשות שלום בעולם  ,גדול השלום  .השם נמחק לעשות שלום בין איש לאשתו 
יבותֶיהָ שָלום   . דַרְכֵי נֹעַם וְכָל נְתִּ

אור ותיאורים מדיוקנם של האישים המוסריים יוצרי תנועת המוסר חייהם ופעולותיהם, סידרם הרב  -קוי )המאורות הגדולים    13
תמה מאד על    יה הוא ה  ( בע אות    כה חיים אפרים זייטשיק, מהדורא רביעית ירושלם תשכט, בחלק על ר' ישראל מסלאנט, עמ'  

ויש אשר האנשים דואגים לזכות    . בה הגדולה הזו להיטיב עם הבריות והם מזלזלים בהחודם אינם מרגישים ב אאשר בני ה 
ם עובר על יד בית  אדראיתי הרבה פעמים ש"  : אומר  ה הוא הי  .ה גופניתנארום להם הגאבל אינם דואגים ל  , את חבריהם במצוה

י לא ראיתי אדם עובר על יד בית שיש  מַ יָ אבל מִּ   .להצטרףונא להכנס    !קדושה   !ה ושוהאנשים שבפנים קוראים לו קד   ,הכנסת
 . ( 371" )בשם ספר תנועת המוסר עמ' נא להיכנס ולצטרף  ! סעודה !והאנשים שבפנים יקראו לו סעודה  , שם סעודה

רדו  פה  ואחר   , אדמרבי כיבדו  ה  . רבי יצחק מאיר מגור  האדמו"ר רשה לבקר את  לוו ישראל    ' עם בא רפ  עוד שם )עמ' כח, אות פג(
לל  פלהת  הכנסתוכשר' ישראל סר לבית    . נקלע לכאן   גדול יש בין החסידים שאדם  ח   ה רבעה עמוהש  ב. הו עד הרחו וולי  נוממ
ד  חאכקיצר בתפלתו  איתו צדיק ליטאוחסידים בראותם ש ה נתאכזבוה ומ  .שבאו להקביל פניו החסידיםהתמלאו הבית  ,החמנ

נדלר  סה   .ללי גרבים בטלים ממלאכתם ב   שאנשים   "ראיתי   ואמר:  ,ונםהר' ישראל הבין לתמ  . ה עם הראשוניםאותר  גמו  מההמון,
".  לישראל  ון סד ממפ נמצא גורם ה  ניהרי  ה, לפ ריך בתאמ  יה אני אה  ואם   הנפח מפוחו, וכו'.   ו, את מחט  החייט   , עזב את מרצעו 

 ( 361)בשם ספר תנועת המוסר עמ' 
)תבא כח    שנאמר  ,והם הדרכים הטובים והישרים   ,ומצווין אנו ללכת בדרכים האלו הבינונים  ו(- הלכות דעות )א ההרמב"ם    14
דְרָכָיו   ט( אף אתה היה    ,מה הוא נקרא רחום   . אף אתה היה חנון  ,מה הוא נקרא חנון  , כך למדו בפירוש מצוה זו  .וְהָלַכְתָ בִּ

  , ורב חסד  , ארך אפים  , ל בכל אותן הכנויין- ועל דרך זו קראו הנביאים לא  . אף אתה היה קדוש  ,מה הוא נקרא קדוש   . רחום
וחייב אדם להנהיג עצמו בהן ולהדמות אליו    ,להודיע שהן דרכים טובים וישרים  ,וכיוצא בהן   ,וחזק  , גבור  ,תמים  ,וישר  ,צדיק

 .  כפי כחו 
וכיצד כותבין ס"ת וכו'.  )וכתב הכסף משנה:    .כתיבה מתוקנת נאה ביותרס"ת )ז ד( וכיצד כותבין ספר תורה כותב  הלכות  וב

   (.בלבלר אומן  , בקולמוס נאה , בדיו נאה ,ס"ת נאה , ( התנאה לפניו במצותב  בפר"א דמילה )שבת קלג
אבל באמת הרמב"ם לא    הנ"ל,שבת  הכס"מ ציין לגמ'  מרן  וכן    הרב בעל "עין משפט" ציין להלכה זו.האמת אגיד כי הגם ש)

מה  ענין הידור מצוה בשאר מצות. ומשמע ש  בכל ספרו "יד החזקה"  דרשה זו "להתנאות לפניו במצות", ולא הביא  כלל  הזכיר
ולא משום דין הידור מצוה. )וכעין זה כתב לענין מצות בנין המקדש, הלכות בית    שפסק כאן הוא דין מיוחד בכתיבת ס"ת, 
וכן לענין אגד הלולב, שמצוה לאגדו משום ואנוהו, פסק כן הרמב"ם   הלכות אסורי מזבח ז יא(.דבריו  ב  עיין עודהבחירה א יא,  

והרמב"ם גם השמיט את הגמ' בב"ק ט ב הידור    ., ולא כתב שהוא משום הידור מצוהבהלכות לולב ז ו, אבל לא הזכיר דרשה זו 
  108, עמ'  חזון יחזקאל שבת קלג ב שהרמב"ם פסק כאבא שאול ולא כת"ק.  מצוה עד שליש. ומזה הסיק רבי יחזקאל אברמסקי  

 (. ד"ה ועוד

feeling for others. And indeed, the Rambam 

in Hilchos Chanukah ends off by saying12 

how Shalom Bayis is more important than the 

Mitzva of Ner Chanukah. And it’s well known 

how often, people get carried away 

with their Frumkeit and hurt others 

(and themselves) in the process. R' 

Yisroel Salanter Zatzal was very 

involved in not being a Tzadik at the 

cost of hurting others13. However, 

there are plenty people who go all-out 

for beautiful Mitzvos, and they are just 

fine. ים ים חַיִּ בְרֵי אֱלֹקִּ  Both types אֵלוּ וָאֵלוּ דִּ

are perfectly fine.                                     *** 

Of course you need a Rebbe to guide you, 

since the Rambam Paskins14 like both Shitos. 

Sometimes what you prefer emphasizing is 

exactly the opposite of what you should be 

The 

greatest 

danger is 

the 

Frummer 

Yetzer 

Hara 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

7 
 

doing, since you have your own Negi'os 

getting involved. My question is, what is: 

וְ חוּרַ  ןנוּחַ ם   “being compassionate” doing in 

middle of Az Yashir which is totally a song 

about Hashem’s greatness in destroying our 

enemies? How did  ַןנוּחַ ם וְ חוּ ר  get into this?   **** 

The Entire World Is One Piece of Rachamim 

and Even the Worst “Din” And Misfortune 

Really Has Rachamim Behind It 

Obviously, even “Din” (harshness) by 

Hashem is really Rachamim. Like the 

Meforshim say15 that it’s a Zechus for 

the Mitzri'im to have caused a Kiddush 

Hashem, although it was by their 

downfall which they caused by their 

sins. And not every Sheigitz is Zoche 

to this Kiddush Hashem, like in the 

story16 of Papus and Lulainus who 

gave their lives away Al Kiddush 

Hashem to save their city, and when 

the sergeant asked them why doesn’t 

Hashem save you, the same way He saved 

Chananya, Mishael, and Azaria from 

Nevuchadnetzar’s: הָאֵש בְשָן   ,fiery furnace כִּ

they replied that Chananya, Mishael, and 

Azaria were Tzadikim, and Nevuchadnetzar 

 
לוי    מוהר"ר,  האמיתי איש האלקים הגאון    אשר השאיר אחריו ברכה, כבוד אדוננו מורנו ורבינו גאון עוזינו, ספר קדושת לוי )   15

  , דהשם יתברך נוקם באומות העולם ועושה בהם נפלאותכללות הנסים, סי' א(  בארדיטשוב,    זללה"ה, אב"ד ור"מ דק"ק  יצחק 
וזה כוונת  שבחייהם לא נתקדש בשום פנים שם שמים על ידם.    , ים שיתקדש שמו יתברך על ידםלִּ זה חסדם שהמה נעשים כֵּ 

יחַ הַמְלַמֵּד אָדָם דָעַת, כלומר כשמייסר האומות ומכה אותם  הכתוב )תהלים צד  לא תקשה לך הלא מאתו    , י( הֲיֹסֵר גּויִּם הֲלאֹ יוכִּ
  ,כי המכות הללו גורמים שמלמד לאדם דעת,  הללו הם טובות גדולות להאומות  באמת המכותיתברך לא תצא הרעות, כי 

 . מציאותו  ויודעין שיש בורא אחד והוא רב ושליט לכל. וזה טובה גדולה שהם גורמים ידיעת אמיתות
עבור שבמצרים נתגדל יוסף ועלה לגדולה, הגם שהיה זה   ,ונראה שמה שזכו המצרים לקדושת שמו הגדול יתברך שמו כל כך 

זכו שעל ידי מפלתם וטביעתם בים סוף נתקדש    , לכבוד עצמם לא לכבוד הצדיק, אף על פי כן כיון שבסיבתם נתגדל יוסף הצדיק 
 . שמו הגדול

צדיקים גמורים    - לוליינוס ופפוס אחיו )פירש"י  כשבקש טוריינוס להרוג את לולינוס ופפוס אחיו בלודקיא  ,תענית יח ב, אמרו   16
י ב( הרוגי לוד אין כל בריה יכולה לעמוד במחיצתן בגן עדן, ויש אומרין    ב"ב היא לוד, והיינו דאמרינן בכל דוכתא )  - בלודקיא  .  היו

שנהרגו על בתו של מלך שנמצאת הרוגה, ואמרו היהודים הרגוה, וגזרו גזרה על שונאיהן של ישראל, ועמדו אלו ופדו את  
יכם ויציל  קיבא אל  , של חנניה מישאל ועזריה אתם  מוֵעֵ מֵ אם    , אמר להם  (, ישראל, ואמרו אנו הרגנוה, והרג המלך לאלו בלבד 

  , חנניה מישאל ועזריה צדיקים גמורין היו   , אמרו לו   .את חנניה מישאל ועזריה מיד נבוכדנצר   כדרך שהציל   , אתכם מידי 
ואינו ראוי ליעשות    ,הדיוט הוא   , ואותו רשע  . וראוי ליעשות נס על ידו  , ונבוכדנצר מלך הגון היה  ,וראויין היו ליעשות להם נס

והרבה    ,הרבה הורגים יש לו למקום   ,ואם אין אתה הורגנו   (,על חטא חייבי מיתות בית דין)   ואנו נתחייבנו כליה למקום   , נס על ידו
אלא לא מסרנו הקדוש ברוך הוא בידך אלא שעתיד ליפרע דמינו   ,דובין ואריות יש לו למקום בעולמו שפוגעין בנו והורגין אותנו 

מקלות, כמו גזירי  )  מרומי ופצעו את מוחו בגיזרין  ( שני שרים)  לא זזו משם עד שבאו דיופלי   ,אמרו   . אף על פי כן הרגן מיד  .מידך 
 . (עצים 

was a:  ֶןגוּהָ   ךְלֶ מ  decent king, who deserved 

that a Ness should come about through him, 

although he was the bad guy, but you are not 

worthy.                                                                    ***** 

Rachamim Cannot Exist Without Din 

In general, having the world-famous Halacha 

of: אַתָה אַף  רַחוּם,  הוּא   be compassionate מַה 

just like Hashem shows how even the worst 

“Din” (punishment) of all Mitzri'im sinking has 

really Rachamim behind it. And in general, a 

Yid has to realize that this entire world is one 

piece of Rachamim and Hashem’s 

very name is: רַחְמָנָא “Rachmana”, 

despite so much pain going on that 

the human mind doesn’t understand. 

Also, there is a Yesod in the  יאָה  בְרִּ

(Hashem’s world) that before all 

Rachamim comes “Din” (difficulty). 

First comes:  תֹהוּ וָבֹהוּ וְחשֶךְ עַל פְנֵי תְהום 

emptiness and darkness.                ****** 

And then we can have: אור י   light. First וַיְהִּ

comes: ֹאֱל בָרָא  ית  יםקִּ בְרֵאשִּ  in the beginning, 

“Elokim” created (Elokim is a Lashon of Din). 

When a Rebbe starts teaching, he’d better be 

strict, or else they’ll step all over him. Later 

comes Rachamim. All the Tzaros that the 

Expect the 

greatest 

Yeshuos 

right after 

the worst 

disasters 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

8 
 

Democratic liberals are causing with their 

“compassion”, by freeing terrorists and 

“understanding” the plight of the worst 

Reshaim and crazy people, causes a weird 

society that has no Kiyum (continuation) and 

cannot last. Notice how Shlomo HaMelech 

started off his Malchus with killing Yoav, 

Shim'i ben Gera, and his half-brother, 

Adoniyahu ben Chagis; and right afterwards 

it says: מ"א ב מו   וְהַמַּמְלָכָה נָכונָה בְיַד שְלֹמֹה  

and Shlomo’s kingdom was finally 

secure.                                                 ******* 

The Real Baal Chesed Is Tough 

Notice how Lot allowed his guests to 

come into his house with 

“unconditional love”, but Avrohom 

didn’t allow them to enter until they 

washed their feet and abandoned 

their Avoda Zara. In general, 

Avrohom Avinu was first known as: 

י הָאֶזְרָחִּ א  אֵיתָן  פט  תהלים   the tough man, 

and he would be thrown into the:  הָאֵש בְשָן   כִּ

fiery furnace with Mesirus Nefesh for Kavod 

Shamayim, he fought to save Lot, and was 

Moser Nefesh to leave:   וּבֵית וּמּולַדְתְךָ  אַרְצְךָ 

יךָ  his land, his birthplace, and his father’s אָבִּ

house; and only later we have Parshas 

Vayeira where the focus is on his loving 

kindness.                                                         ******** 

Actually, people don’t really appreciate Mr. 

 
ויכיר מעלתו ומעלת  ,  הפתח הראשון הוא שידע האיש העובד ערך עצמו  (אות א ) ספר שערי העבודה להרב רבינו יונה    17

וישתדל ויתחזק תמיד להעמיד עצמו במעלה ההיא ולהתנהג  ,  וגדולתם וחשיבותם וחיבתם אצל הבורא יתברך ,  אבותיו 
, בכל יום ויום יוסיף אומץ לקנות מעלות ומדות אשר יתקרב בהם לבוראו וידבק אליו וכו' ויצא לו מזה כי כאשר יתאוה  בה תמיד

תאוה ויעלה בלבבו גאוה לעשות דבר שאינו הגון, יבוש מעצמו ויבוש מאבותיו, וישיב לנפשו ויאמר, אדם וחשוב כמוני היום שיש  
ני בן גדולים בן מלכי קדם, איך אעשה הרעה הגדולה הזאת וכו' ואם חלילה וחס לא  בי כמה מעלות טובות רמות ונשאות, ושא

יכיר מעלתו ומעלת אבותיו, נקל יהיה בעיניו ללכת בדרכיו הפריצים וכו' על כן האיש העובד ישתדל תמיד להשיג ערכו וערך  
ישכיל וידע כי יוכל להשיג מעלתם וחשיבותם  הצדיקים והחסידים ומעלתם וחשיבותם וחיבתם לפני השם יתברך ודביקותם, ויבין ו 

וחיבתם, כאשר יעבוד כמותם כל ימי חייו ועיתותיו ושעותיו ורגעיו כפי כחו והשגתו, כמו שנאמר כי קרוב אליך הדבר מאד בפיך  
והו כי  ובלבבך לעשותו, כי הקל יתברך אינו מבקש מבני אדם כי אם לפי כחם כאשר יתבאר בעזרת ה'. וגם האבות ז"ל לא עבד

 אם לפי כחם והשגתם.  
אבל הכניעה היא אשר תהיה אחר רוממות הנפש והתנשאה מהשתתף    (פרק ב, קרוב לתחילתו)חובות הלבבות שער הכניעה   18

עם הבהמות במדותם המגונות, וגבהותה מהדמות במדות פחותי בני אדם כיתרון חכמה ויקרת נפשו וידיעה ברורה במדות  
ס במדות  הטובות והמגונות, וכאשר יהיה סמוך לזה כניעת הנפש ושפלותה אז תהיה מדה משובחת. אבל זולת זה איננו נכנ

 המשובחות ומעלת הנפש, אך במגונות שבהן כי ענינה בזה כענין הבהמות.  

Good Guy if he’s soft as butter, since it can 

be total Chanufa (flattery) and lack of self-

respect, with fear of losing recognition 

and Redifas HaKavod mixed into his 

entire world of Chesed. But when 

someone doesn’t need you at all, and yet 

he’s full of love for you, you respect and 

appreciate his goodness much more. The 

Tur begins with: כַנָמֵר עַז   Be bold as a הֱוֵי 

leopard; i.e., first be tough, and: 

בְאות ה'  צִּ  soldiers of Hashem, and: 

ים שְרָאֵל   :(weapon carriers) חֲמֻשִּ יִּ וּבְנֵי 

רָמָה בְיָד  ים  ח  יֹצְאִּ יד   who left Mitzrayim 

with a high hand.                          ********* 

The Beginning of Avodas Hashem 

Is Recognizing Your Greatness 

And the beginning of Avodas 

Hashem is recognizing your 

greatness. Rabeinu Yonah17 and 

Chovos Halvavos18 say that you 

aren’t a real Anav unless you first 

have self-esteem, or else it’s:  י הַבְהַמִּ פְלוּת   שִּ

lowliness like an animal; i.e., you’re a low 

animal, not a proud Tzelem Elokim. When I 

was in Australia, I heard from an Arab (of all 

people) who sounded quite intelligent, and he 

told me that without respect, nothing is worth 

anything. Indeed, the failure of Hagar was 

when:   ָבְעֵינֶיה רְתָהּ  גְּבִּ דוַתֵקַל  טז   she started 

looking down at her master, and: בֶז עֵשָו  his“ וַיִּ

Number 

one in 

Avodas 

Hashem is 

to hold 

from 

yourself! 

Shtoltz! 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

9 
 

ridicule” was the end of Eisav.              ********** 

Hashem’s Strength Reinforces Our 

Bitachon in Him 

Notice how in the beginning of Az Yashir we 

have:   וְאַנְוֵהוּ  לִי-א  זֶה  and:   לִי-א  means “my 

strength”. (Ibn Ezra19). First strength, then: 

יָ  :we praise Him. Similarly וְאַנְוֵהוּ וְזִמְרָת  ה -עָזִי   

Hashem is my strength (and then)  I  וְזִמְרָת  

sing to Him. מְקֹמו דהי"א טז כז  עֹז וְחֶדְוָה בִּ  Strength 

and joy are in His place. לִם  Who is מִי כָמֹכָה בָא 

like You among the “strong” ones.   ָהיְמִינְך' 

כֹחַּ   :You are full of Koach, and נֶאְדָרִי בַּ

שׁ כַּקַּ מוֹ   You consume them like יאֹכְל 

straw.   בִגְדֹל ד  חַּ וָפַּ ימָתָה  א  יהֶם  עֲל  תִפֹל 

 Fear and dread fell upon them זְרוֹעֲךָ

at the greatness of Your Arm. Az 

Yashir is loaded with the Gevaldige 

strength of Hashem.                   *********** 

When we sing in admiration for our 

infinitely strong Ribono Shel Olam, 

we respect Him, and have Bitachon 

in Him. We saw 10 Makkos, and soon 

we’ll be at and in Eretz Yisroel and: 

לְתָ   יָדֶיךָ   ה'מִקְדָשׁ    ה'מָכוֹן לְשִׁבְתְךָ פָעַּ כוֹנְנוּ   

then the Bais Hamikdash. 

I Can’t Tolerate the Freezing Cold  

WHAT SHOULD I DO? 

This is my standard answer to all 

problems: Daven! Many times, I 

couldn’t handle the ice-cold weather, 

and I davened that either, it should 

warm up, or, it shouldn’t bother me 

anymore. I had many, many Yeshuos 

in either direction.                                                 ** 

Suddenly, it gets warmer. Or, it remains cold, 

but it doesn’t bother me the way it used to. 

Although usually these problems were 

outdoors, recently my own house was too 

cold. My wife tells me that our neighbor is 

also having trouble, and the house isn’t 

 
נְו הוּ - זֶה א  אבן עזרא עה"פ  19  .  תקיפיֵ  -לִי  -זֶה א  ( ב  טו)לִי וְאַּ

getting warm enough (or we are all getting 

older and more sensitive to the cold). I go into 

my favorite room, and it’s icy!                           *** 

So I davened. Soon, I’m perfect in that room. 

The same can be done when the weather is 

too hot. This has been my experience for 

many, many years, with Hashem’s help. My 

favorite address for all my problems: the 

Borei Olam (creator of the world) who is   הַכֹל

 capable of doing ANYTHING  and He יָכול

loves to help! 

 שובבי"ם 
Your Desire to Improve May Be 

Your Greatest Ma'ala 

Are you thankful to Hashem that 

you are a person who wants to 

improve?  ב ח ל  ייִשְמַּ קְש  תהלים קה  ה'  מְב 

 Rejoice all you SEEKERS of ג

Hashem. This might be your 

greatest Ma'ala! Do you appreciate 

the fact that you’re a Yid who has 

pain over his Kin'ah, Ta'ava, Kavod, 

and Ka'as issues; and who is 

looking to improve, instead of a Goy 

who is looking in the opposite 

direction, for more and more fake 

fun?                                                            ** 

Here is a Yungerman who has been 

falling in Inyanei Kedusha, despite 

his many Tefilos and Gedarim 

(safeguards) and constant looking for Eitzos 

and learning all kinds of Mussar, especially in 

Inyanei Kedusha and Chovos Halvavos 

Shaar HaPerishus. He is Mis’chazek in 

Limud HaTorah, and he tries everything. I 

told him that he is quite possibly a Gadol 

B'yisroel in this area, since the Ikar is the 

Your 

present 

Nisayon 

which is 

making you 

crazy is 

actually a 

Bracha in 

disguise, 

since you get 

much more 

Schar when 

you’re in 

pain, 

“hoping” to 

be a better 

person 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

10 
 

battles and strivings and pain, and THERE 

he is indeed a Rash'kebe'hag (Gadol HaDor). 

I have been recommending thankfulness for 

all kinds of Ruchaniyus issues.                       *** 

This person wrote 60  ְיםחִּ בָ ש  praises, praising 

all his efforts in this area until he felt like a true 

Gadol, similar to Yosef HaTzaddik and to 

Palti ben Layish. Notice how Yosef was 

motivated. He saw the Choshen and he was 

warned that if he was Nichshal his stone 

would be missing. (Gemara20). He saw his 

true greatness as one of the Shivtei Kah, and 

his motivation was: “Keep your Gevaldige 

Madrega and don’t lose it!” The same when 

he saw his father’s image. He was motivated 

since he wanted to remain:  אֶת אָהַב  שְרָאֵל  וְיִּ

כָל בָנָיו לז ג  יוסֵף מִּ  his father’s favorite son.      **** 

A certain person who fell in his 

Hasmada in Torah, was told to 

write all his Hatzlachos in this 

area. A  rule in all Inyanei Avoda: 

Do not recount any of your failures 

(in Kedusha or learning Torah, 

etc.) unless it spurs you on to 

improve. Otherwise, it is the worst 

form of Fruma Yetzer Hara and 

notorious Anava P'sula (misplaced 

humility) that’s out to destroy 

anybody, Rachmana Litzlan.   ***** 

After a while, he sees himself as a 

Masmid and a Tzadik who 

deserves lots of credit for wanting and trying 

to be a Masmid. This can sometimes 

automatically make a person a Masmid! And 

if he is working on Bitachon he should write 

down all the Mof’sim (wonderous Yeshuos) 

that there is at least a:  ָקפֵ ס  possibility that he 

is responsible for. The more he does this, the 

more he sees himself as a Baal Mofes 

 
עתידין אחיך שיכתבו על אבני אפוד ואתה    , יוסף  :אמר לו   ,באותה שעה באתה דיוקנו של אביו ונראתה לו בחלון סוטה לו ב,    20

 . וְרֹעֶה זונות יְאַבֶד הון   )משלי כט ג(  דכתיב  , ותקרא רועה זונות  רצונך שימחה שמך מביניהם , ביניהם

(person whose Tefilos are answered) and 

indeed, when you see yourself as a Baal 

Mofes you become more and more a Baal 

Mofes.                                                                   ****** 

Very often, especially these days, it may not 

help when you address your weakness. 

But being thankful for your Hatzlachos 

breeds more Hatzlachos (Midda K'neged 

Midda). 

Novardok 
Bland Public Speeches 

An old Novardoker who was a Talmid of R' 

Gershon Liebman Zatzal used to speak 

beautifully on family occasions. He was full of 

fire, and he had plenty: ן כֶ ות  

(depth) that everyone 

appreciated. However, whenever 

he was asked to speak in the shul 

that he davened, he always said 

bland stuff that didn’t really hit 

home. It was simple well-known 

material, and the Olam 

(audience) didn’t enjoy it too 

much. Years later, his family 

realized that it was all a Prat.      ** 

When a person goes wild and is 

all excited over the fact that a 

sizable Olam (audience) wants to 

hear from him, he is having a major Kavod 

issue. This causes loads of stress, and can 

make a person Shikor from his lust for Kavod. 

Speaking bland kills it all! I knew another top, 

top Novardoker Zatzal who was known for 

Ruach HaKodesh and Gilui Eliyahu, who 

never, ever spoke Geshmak; not in private 

and not in public. His son told me that he saw 

Novardokers 

can make 

speeches not 

caring at all 

about how well 

they did.  

Their main 

accomplishment 

is to break their 

lust for Kavod 



Bitachon Weekly  ו תשפ" בשלח  פרשת  

11 
 

in his private notes beautiful Vertlach that he 

was M'chadesh.                                                    *** 

The World Doesn’t Have to Suffer 

Because You Are Working on Your 

Middos 

However, my Shita (that I was M'kabel in the 

name of a giant Chasidishe M'zakeh 

HaRabbim) is that the world doesn’t have to 

suffer because you are working on running 

away from Kavod. Although this is the normal 

M’halech, nevertheless, there can be a time 

place for the other M’halech. R' Gershon 

Zatzal never spoke Geshmak. And he was 

Zoche to be one of the greatest M'zakeh 

HaRabbim from the last Dor, and he is given 

credit for having built Torah and Yiddishkeit 

in France after WWII. **** 

This same old Novardoker would wear a 

Chasidishe caskette during the 

winter. Back in prewar 

Europe, adult 

Chasidim wore it 

all over Poland. 

But today, 

you’ll never 

find that 

style; only 

by little 

children 

(and they are 

quite cute in 

their adorable 

caskette). By the 

way, the Chofetz Chaim 

Zatzal wore it, and in the 

famous picture of the 

Chofetz Chaim that just 

came out, he is wearing one. 

This Novardoker used to discuss his 

caskette, and how comfortable it was in the 

wintertime, and how Geshmak and normal it 

is to wear one.                                                     ***** 

I Didn’t Know That Baalei Mussar Could 

Be So Good in Learning 

After a while, his family figured out that this 

was all a Prat. Yet, nobody looked at him like 

he was Meshuga. He was a major Talmid 

Chochom and very M'chubad'ik, who 

normally wore a frock and homberg. He once 

spoke in learning for 3 hours with R' Shmuel 

Birnbaum Zatzal, and R' Shmuel was very 

impressed. He remarked that he didn’t know 

that Baalei Mussar could be so good in 

learning. Although he was constantly urging 

his children to learn Mussar, they never saw 

him with a Mussar Sefer.                              ****** 

Being Seen with A Chovos Halvavos Isn’t 

as Glorified and Respected, And Mussar 

Needs Chizuk 

I don’t know why he had this Hanhaga; and I 

know others who were similar. My 

friend was close to R' 

Hutner Zatzal, and he 

once saw him 

learning Mesilas 

Yesharim 

privately with 

lots of 

Geshmak. 

As soon as 

he saw my 

friend 

coming, he 

quickly put away 

the Sefer. 

Personally, I want to be 

seen much more with Mussar 

Seforim, since a person 

feels good when he is seen 

with a Gemara or a Ketzos 

or a Chidushei Maran Riz HaLevi on the 

Rambam, etc. Being seen with a Chovos 

Halvavos isn’t as glorified and respected, and 

Mussar needs Chizuk.

Famous picture of the Chofetz Chaim 
(center) that recently came out 



 

 

To hear a clear recording of Rabbi Mandel’s shiurim, call by dialing: 

USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056 

Here are the ID numbers for last week’s Shiurim  

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim 

       Parshas Bo 5786 

Shiur ID Duration  Language  

422152 1:04 Yiddish 

422153 1:12 Hebrew 

422168 1:30 Hebrew 

422909 4:24 English 

422155 1:05 Hebrew 

422169 1:36 Hebrew 

422910 3:30 English 

423277 39:58 English 

422156 :53 Hebrew  

422170 :56 Hebrew 

422911 7:59 English 

422158 :50 Hebrew  

422171 1:36 Hebrew 

423278 4:10 English 

422159 :49  Hebrew  

422172 1:11 Hebrew 

423279 2:51 English 

424630 44:41 English 

422160 1:55 Hebrew 

422173 1:24 Hebrew 

423280 2:18 English 



 

Questions To Rabbi Mandel 
                                 What is Considered Zikkui HaRabbim? 

Question: L’chavod HaGaon HaTzaddik, Sar HaTorah, Sar HaMashkim, etc........ 

I'm looking for areas to perform Zikkui HaRabbim, but don't know where to start. L'toeles HaRabbim, 

can the Rav please give a list of Avodos (besides giving out Bitachon Weekly) that are considered 

Zikkui HaRabbim? Is it as simple as picking up tissues off the floor, throwing out coffee cups in shul, 

etc.? Or does it require hard work, like arranging a Vaad, or doing something BIG for the Tzibbur to 

count as Zikkui HaRabbim? Yasher Koach Gadol 

Answer: Arranging a Vaad, doing something big for the Tzibbur; that’s Le'chatchila. Something the 

Tzibbur needs. I would like they should get together on R' Yisroel Salanter's Yohrzeit, and make a 

whole thing out of it. Organizing something like that would be beautiful. Organizing Vaadim; beautiful. 

Going to an out-of-town Kollel. There are positions available in different places. Find out! Get out there! 

That’s the best kind of Zikkui HaRabbim. Be M'karev people who need it. When you're needed outside 

the metropolitan frum area, that’s the biggest Zikkui HaRabbim in the world. If you could be Mispallel 

to find things like that, that would be ideal.  

If not, give Vaadim. Or, give out leaflets, like I give out Bitachon Weekly; give out your own thing. Try 

to inspire people. When people talk, some people I talk to are inspiring. Some people, all they know 

how to talk about is “This guy married that guy, and that guy I know the family…” There's nothing wrong 

with it, but I prefer people that talk about things that have something that the public could use. If you 

have some good ideas, in Yiras Shamayim, you heard something profound from your Rebbe, share 

that with the people around you. That’s already a Zikkui HaRabbim! When you're sitting together with 

your relatives, and they are going to discuss things that have no meaning to it, and you try to run the 

conversation with some Torah, even a Pshat in a Rambam, what's wrong with that? Be a M'zakeh the 

Rabim! But sometimes that’s not true. Sometimes, they need someone to shmooze. They need to relax. 

There's a place for that too. You have to have both. The Shayla is when to do this and when to do that.  

Become a Melamed! That’s not a bad idea! Become a substitute. Anything the Rabim needs. The 

Rabim needs a lot. Daven for them! That’s a bigger Zikkui HaRabbim. Have in mind the Rabim. Have 

in mind the Jews who are not frum. Daven for them as much as you can with your whole heart. And tell 

Hashem all different Taynos why, and this, and that, and Hashem will love you, because you care about 

everybody. If Avraham Avinu davened for Sedom. Imagine! Davening. Caring. Get into that mode, 

where the Rabim are close to you. They're not distant and they don’t count. They're very important! 

And you want everybody being frum; especially that. Daven for them! Main thing is not to criticize 

anybody. Praise them. Tell Hashem how great everybody is these days, especially you! Don’t forget 

yourself! That’s always important.  

Always be on the lookout for Zikkui HaRabbim. Find opportunities wherever you are. There are 

opportunities. Look for them. Whatever you can do is a Bracha for you. The Eibishter should help that 

you should have a lot of Hatzlacha. Kol Tuv     

 

 
 

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com 

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com  

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via 

Zelle to weeklybitachon@gmail.com 

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up  

 


